Warning: getimagesize(images/priore/priore_articoli_quotidiani/15_06_04_ronchamp-le-corbusier-finestre.jpg):
failed to open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/priore/priore_articoli_quotidiani/15_06_04_ronchamp-le-corbusier-finestre.jpg):
failed to open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Home

Laluce rivelo lo spazio sacro

Imprimir
Imprimir

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/priore/priore_articoli_quotidiani/15 06 04 ronchamp-le-
corbusier-finestre.jpg’
There was a problem loading image 'images/priore/priore_articoli_quotidiani/15_06_04 ronchamp-le-

corbusier-finestre.jpg’

Le corbusier, Notre Dame du Haut, Ronchamp, particolare delle finestre

Avvenire, 4 giugno 2015

di ENZO BIANCHI

«Lucel» fu la prima parola di Dio, il primo suono creatore di evento: con essa «dissipo le tenebre, allontano la tristezza,
illumino il cosmo, rivesti ogni cosa di un aspetto gradevole e giocondo ». In uno stupendo passaggio del suo Esamerone
Basilio il Grande dipinge un ritratto incantato del cosmo chiamato all'esistenza da quella parola: «L'aria stessa brillava, o
meglio tratteneva in sé tutta la luce, inviandone grandiose inondazioni per tutta la sua estensione... Dopo l'apparizione
della luce, anche il cielo divenne piu giocondo e le acque piu limpide, non soltanto accogliendo la luce, ma anche
riflettendola in ogni punto con innumerevoli scintillii...

"Sia la luce!" (Gen 1,3), e il comando era subito attuato, cosi fu creato qualcosa di cui la mente umana non puo
immaginare nulla di piu giocondo e di piu bello... "E Dio vide che la luce era bella" (Gen 1,4). Quali lodi potremmo noi mai
pronunciare, che siano degne della luce, dal momento che il Creatore stesso I'ha riconosciuta bella fin dall'in-principio?»
(Esamerone 2,7).

Cosi, da quell'in-principio creazionale fino alla Gerusalemme celeste dell’Apocalisse, che «non ha piu bisogno né di sole
né di luna, perché la gloria di Dio la illumina» (Ap 21,23),l'intera Scrittura & percorsa da una luminosita che narra
gualcosa di Dio stesso e nel contempo si contrappone alle tenebre e allombra di morte" (Lc 1,79). Potremmo dire che la
luce & cio che il nostro occhio pud cogliere di quella sapienza di Dio che cosi parla di se stessa: «Ero con lui come
architetto ed ero la sua delizia ogni giorno; giocavo davanti a lui in ogni istante, giocavo sul globo terrestre, ponendo le
mie delizie tra i figli del'uomo» (Pr 8,30-31). Un architetto che plasma le forme, le accarezza, le esalta rendendole
piacevoli alla vista e comprensibili alla mente. Trova cosi la sua radice biblica l'intuizione di Le Corbusier, secondo il
gquale «l'architettura € il gioco sapiente, rigoroso e magnifico dei volumi assemblati nella luce»: una composizione di
volumi che evoca in noi una sensazione di armonia, di benessere, di ritrovata consonanza con il cosmo, che
inevitabilmente si ricollega a una dimensione di bonta etica.

Le tenebre della notte evocano il sonno e la morte, cosi come il riapparire del sole all'aurora pare sigillare il rinnovato

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//images/priore/priore_articoli_quotidiani/15_06_04_ronchamp-le-corbusier-finestre.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/priore/priore_articoli_quotidiani/15_06_04_ronchamp-le-corbusier-finestre.jpg

trionfo della vita sulla morte, del bene sul male. La luce che illumina il cammino diviene cosi immagine di una vita
rischiarata dalla sapienza, una vita in cui anche gli oggetti, gli edifici, gli artefatti umani divengono testimonianza della
presenza dell'Invisibile, una vita in cui non si brancola nel buio ma si discerne la volonta di bene che Dio nutre verso
l'uomo.

La letteratura sapienziale approfondisce questa comprensione etica della luce: se, secondo i Proverbi, «la Torah & luce»
(Pr 6,23), sono in particolar modo i Salmi a cantare la Parola di Dio come lampada per i passi dell'uomo e luce sul suo
sentiero (cf. Sal 119,105), a proclamare la sua volonta come luminosa e capace di conferire trasparenza allo sguardo (cf.
Sal 19,9). Insomma, la luce di Dio, il fuoco attraverso il quale si rivela, non sono percepiti come definizioni astratte della
sua essenza, ma indicano l'atto con cui egli entra in relazione con l'essere umano da lui creato. E una comprensione di
fede che conduce il credente a proclamare il Signore come «mia luce e mia salvezza» (Sal 27,1), unico bene capace di
strappare I'esistenza umana dalle tenebre della morte.

Nel Nuovo Testamento questa lettura giunge al suo apice, in particolare negli scritti giovannei: «Questo €& il messaggio
udito dal Figlio: Dio & luce e in lui non c'e tenebra» (IGv 1,5). Si, dopo aver contemplato Gesu Cristo, Parola fatta carne
(cf. Gv 1,14), venuto nel mondo come «luce vera che illumina ogni uomo» (Gv 1,9), dopo aver conosciuto e amato colui
che ha proclamato: "lo sono la luce del mondo: chi mi segue ... avra la luce della vita" (Gv 8,12), il discepolo puo
riconoscere nel Figlio la narrazione del Padre (cf. Gv 1,18), «la luce che si & levata su quelli che dimoravano in terra e
ombra di morte» (Mt 4,16; cf. Is 9,1), il suo rivelarsi in una dimensione accessibile agli occhi umani. Tre discepoli ne
hanno fatto un'esperienza privilegiata quando, al cuore della notte della trasfigurazione, il volto di Gesu «brillo come il sole
e le sue vesti divennero bianche come la luce» (Mt 17,2), prefigurazione della luce che risplendera accanto alla tomba
vuota nell'alba di Pasqua (cf. Mt 28,3).

Esperienza unica e irripetibile quella dei testimoni del Tabor e della resurrezione, eppure sulla parola di Gesu che loro ci
hanno trasmesso, anche noi come discepoli siamo chiamali a divenire a nostra volta "luce del mondo”, lampada che
illumina quanti abitano nella casa, e siamo esortati a diffondere la luminosita delle opere belle e buone (cf. Mt 5,14-16).
Anche in questa immagine la luce abbraccia la casa, I'immateriale sposa la materia, ridestandola alla sua verita di
elemento buono per l'essere umano, per quel "terrestre" che dalla terra e stato tratto e che nutre nostalgia di
un‘abitazione modellata sul giardino dell'in-principio pieno di luce.

Tags: Avvenire

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.eu//https://www.monasterodibose.eu//pt/component/tags/tag/avvenire
https://www.monasterodibose.eu//https://www.monasterodibose.eu//pt/component/tags/tag/avvenire

