La lotta spirituale per I'unita della chiesa

Stampa
Stampa

XVII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA LOTTA SPIRITUALE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 9-12 settembre 2009

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

LA LOTTA SPIRITUALE PER L'UNITA DELLA CHIESA
Bose, 12 settembre 2009

Metropolita GEORGES del Monte Libano

Patriarcato di Antiochia

Ascolta la conferenza in lingua originale, francese:

Cio che ci viene normalmente in mente parlando di unita della chiesa € il dialogo tra oriente e occidente che & un
atteggiamento intellettuale che ha a che fare con una dogmatica costruita soprattutto da concetti, dottrine, da una
coerenza logica, essendo tutte le logiche ugualmente sostenibili. Ora, e lo si & detto, un'idea respinge sempre un’idea. Ci
dimentichiamo che gli incontri tra le chiese sono incontri tra uomini cosi come la vita li ha resi con tutti i gradi
immaginabili che han potuto raggiungere sulla Scala delle virtu, prendendo il titolo del libro di Giovanni Climaco. E le
comunita ecclesiali sono formate da questi uomini che costruiscono o demoliscono la casa di Dio.

Le comunita sono il prodotto della storia. Non si dice né si fa alcuna cosa senza le tristezze storiche, senza la passione
delle culture, di pit anche, e spesso, senza gli interessi politici che si aggirano nel nostro cuore. Agendo sul piano
razionale spesso siamo agiti da questa confusione interiore che ci agita. Per questo motivo Barsanufio di Gaza ha scritto:
“Ogni pensiero in cui non dominano la calma e l'umilta non € da Dio”. Il pensiero allo stato puro € una visione dello
spirito. L'uomo € un tutto capace di Dio se la fiamma incandescente della divinita brucia il suo cuore. Da qui il titolo di
guesta conferenza: “La lotta spirituale per I'unita della chiesa”.

E owvio che in tutti i periodi della storia della chiesa ci furono dissensi personali legati oppure no a controversie dottrinali
e canoniche. | fautori di scismi, di tensioni spesso non erano pervenuti a quella pace interiore che ne collocava gli spiriti
nella giustizia. Con una grande serenita vanno trattate le dispute teologiche. Ora, satana cerca di abitare il santuario, di
governalo per gerarchi che credono di rendere gloria a Dio con controversie poco amabili. Se nella stessa chiesa si
formano fazioni mosse da uno spirito partigiano, da interessi personali o di gruppo, diviene evidente che questa chiesa
non é piu il luogo in cui ci si affatica per la gloria di Dio e la ricerca d'unita. Diventa anche chiaro che gli uomini sensibili a
ogni grande causa come quella dell’'unita dei cristiani possano essere allontanati dalle decisioni di ordine ecumenico
capaci di far tremare il potere dominante.

Prendo come esempio le manovre di Cirillo di Alessandria per ottenere la condanna di Nestorio. Al di la della persona di
chi fu dichiarato eretico, si tratta per la sede di Alessandria di dominare quella di Antiochia. Un altro esempio & quello del
cardinale Umberto al momento dello scisma del 1054. Gli interessi dei suoi alleati politici da una parte, il suo odio per la
sede di Costantinopoli dall'altra sostennero la sua azione di opposizione contro il patriarcato ecumenico. La scomunica di
Michele Cerulario e soprattutto del suo gregge non aveva alcun fondamento nel diritto canonico orientale. Questi assurdi
anatemi da entrambi le parti furono tolti quando due gerarchi mossi da uno spirito d’'amore, Paolo VI e Athenagoras |,
intavolarono il dialogo dell’amore. Riconoscere da parte dei capi della chiesa che anche I'altra chiesa & amata da Dio é
riconoscere in modo manifesto che & una chiesa sorella. Quale che sia la nostra analisi degli eventi storici e la nostra
teoria del movimento della storia, non vi € alcun dubbio che i decisori ecclesiastici hanno avuto un ruolo considerevole
nelle divisioni.

La lotta spirituale non €& solo quella di ciascun cristiano contro la tentazione del fanatismo, del tribalismo, del disprezzo
ereditario dell'altro. La chiesa e le chiese sono anche impegnate contro il principe di questo mondo. Avendo come
modello della lotta quella della donna in Apocalisse 12 si tratta in permanenza della lotta della chiesa rappresentata dalla

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3806_Kodre.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3806_Kodre.jpg

donna contro il drago. La donna € incinta perché noi siamo i suoi figli. Il racconto mette in evidenza la donna vestita di
sole e dominatrice della luna. C’é qui una nozione della purezza totale il cui nemico ¢ il rosso fuoco che esce dall'inferno.
La donna fugge nel deserto che non & solo il luogo di rifugio dei perseguitati ma quello degli spiriti impuri contro cui la
chiesa condurra la lotta con la sua forza ascetica. Coloro che saranno, dal Ill secolo, i combattenti ideali per perpetuare il
martirio faranno dei deserti il luogo delle lotte ideali contro la potenza del male. La chiesa e le chiese raggiungeranno
I'assoluto della loro testimonianza solo morendo a se stesse nella rinuncia totale al mondo, luogo del principe di questo
mondo. Forte del sangue del martirio e del sacrificio incruento dei monaci la chiesa sara in grado di dire: “Ora si &
compiuta la salvezza, la forza e il regno del nostro Dio e la potenza del suo Cristo, perché é stato precipitato I'accusatore
dei nostri fratelli, colui che li accusava davanti al nostro Dio giorno e notte. Ma essi lo hanno vinto grazie al sangue
dell’Agnello e alla parola della loro testimonianza” (Ap 12,10-11).

La lotta spirituale personale e quella ecclesiale sono strettamente solidali. Nel libro dell’Apocalisse, infatti, il Cristo risorto
e glorioso indirizza alla sette chiese dell’Asia minore delle lettere per incoraggiarle e correggerle: sono esortate a
divenire cio che sono per mezzo del dono di Dio, della conversione e della fedelta alla fede apostolica. L'angelo di
ciascuna chiesa cui si rivolge il veggente, altri non &, secondo il vescovo Kassian Bezobrazov, che la chiesa stessa. Egl
riprova le chiese in quel che possono essere nella vita di fede e ne mostra le grandezze. Ma la cosa piu importante del
messaggio € colui che lo ha pronuncia. Si rivolge alle chiese a causa della parola di Dio e della testimonianza di Gesu
(Ap 1,9). La sua forza deriva dal vedere uno simile a un figlio d'uomo (Ap 1,13). Ha compreso che chi gli parla € il risorto.
Qualcuno parla a chi non ha visto come lui la forza del Signore della gloria. Le chiese devono rivestire il Cristo totale e
perfetto per poter farsi il suo corpo a partire dal capo. Le chiese che a un momento dato della storia sperimentano la luce
esortano quelle che ne sono ancora lontane. Questo € il modo con cui Cristo governa la chiesa. Da qualche hanno sono
giunto alla convinzione che la decadenza della chiese € la prova piu eloquente che lo Spirito santo mantiene la presenza
di Cristo tra di noi.

Nella decadenza la lotta spirituale contro il principe di questo mondo, come spiega Basilio il Grande nel suo piccolo
trattato sulla fede, & anzitutto quella dei martiri durante le persecuzioni. “Nessuno ha un amore piu grande di questo:
dare la sua vita per i propri amici” (Gv 15,13). Il sangue € la parola piu eloquente. Solo i martiri non sono convocati a
giudizio. Chi vive come i martiri riprova e insieme esorta nella propria chiesa e nelle altre chi ha rinunciato alla lotta. Chi
ha consegnato la propria vita nelle condizioni di oppressione politica o chi ha accettato costantemente la persecuzione
larvata o aperta e ha combattuto con la testimonianza del silenzio “per la fede, che fu trasmessa ai santi una volta per
sempre” (Gd 3) fonda la chiesa cui appartengono e le altre sulla Roccia. Questa forza rende la chiesa incrollabile nei
secoli dei secoli. Le chiese costantemente crocifisse possono intonare il canto pasquale con una convinzione messa alla
prova. Tali chiese manifestano dei movimenti di rinnovamento imprevedibili. Cristo sceglie in esse i suoi testimoni per
trasmettere la vita ai membri considerati come morti. E la vita nuova crea una teologia nuova con parole mai udite, una
teologia che é soffio e dunque preghiera.

Questo soffio lo troviamo nella grande preghiera sacerdotale di Gesu in Giovanni 17. Questa preghiera e I'esempio che
colpisce di piu dell’'unita della chiesa. Perché il soffio dello Spirito anima tutta la cristianita, il diacono nella grande ektenia
prega per tutte le chiese di Dio. La liturgia della Parola, perché sia accolta nella sollecitudine del Padre, si offre a lui
come un’obbedienza detta dalla stessa bocca e sentita in un medesimo cuore. Il Figlio suscita in noi la capacita di
rivolgerci a Lui: “le parole che hai dato a me io le ho date a loro. Essi le hanno accolte” (Gv 17,8). E il mistero dell’unita
della preghiera in tutte le assemblee eucaristiche del mondo. Se é vero che il sacrificio incruento, nella forza del Logos, &
celebrato su tutti gli altari, non € men vero che I'entusiasmo degli uni sostiene le sorelle e i fratelli piu deboli e meno
innamorati della bellezza di Dio. alcuni sono capaci di una piu grande audacia per osar dire “Abba” e abbracciano nel
loro slancio chi fu incapace d’audacia.

Il capitolo 17 rimane il punto culminante di questo incanto unico che ci procura il discorso dopo la cena. Il nostro amore
per tutte le chiese di Dio vuole che esse aderiscano completamente a cid che ha detto il Signore: “lo sono la via, la verita
e la vita “ (Gv 14,6). La chiese si sorpassano a vicenda nel loro amore per Gesu. Questa corsa verso I'amore costituisce
un aspetto della cattolicita della chiesa.

Forse Giovanni 17 riprende la benedizione di Giacobbe sui dodici figli: “Radunatevi e ascoltate, figli di Giacobbe,
ascoltate Israele, vostro padre!” (Gen 49,2). Giacobbe chiama all’'unita fraterna dopo il dramma del fratricidio. Nella
chiesa non si perdona all'uomo dei sogni. Egli ha altre attese, altre visioni. Vede il volto nascosto della chiesa e cerca di
scoprirlo perché ne vede la bellezza. La liturgia della grande e santa settimana parla della bellezza e della castita di
Giuseppe. Una chiesa € bella solo se € indipendente dal corpo di questo mondo. La sua virtu le procura il senso della
fraternita con le altre chiese di Dio e partendo dal loro servizio. Il racconto di Genesi 37-50 pud essere letto come una
lotta spirituale per l'unitd. Prima del risplendere della sua bellezza nella terra stranera d’Egitto, Giuseppe fu venduto
come schiavo dai fratelli. Questi per mezzo delle loro prove acquisiscono consapevolezza della loro colpa. Questo
pentimento culmina con Giuda che si offre al posto di Beniamino (Gen 44). A questo punto Giuseppe che ha certamente
lottato per perdonare i fratelli si fa riconoscere: “Avvicinatevi a me!’. Si avvicinarono e disse loro: ‘lo sono Giuseppe, il
vostro fratello” (Gen 45,4). Si tratta di riconoscere la chiesa sorella come tale a causa del suo essere ecclesiale anche
se ci ha ignorato o addirittura ha peccato contro di noi.

In questo grande racconto di Giuseppe ci sono numerosi elementi su cui meditare circa questa lotta spirituale: il
pentimento, il perdono, avvicinarsi gli uni gli altri e poi parlare. All'inizio della storia di Giuseppe i suoi fratelli “lo odiavano
e non riuscivano a parlargli amichevolmente” (Gen 37,4), mentre al momento del loro incontro in Egitto “bacio tutti i

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



fratelli e pianse. Dopo, i suoi fratelli si misero a conversare con lui” (Gen 45,15). Rimandando i fratelli a suo padre
Giacobbe raccomanda loro di non litigare durante il viaggio (Gen 45,24). La ritrovata concordia fraterna & ancora sotto
minaccia.

L'apostolo Paolo, con il suo stile personale, traduce per le giovani chiese il vangelo della pace e della comunione.
L'origine e la fonte della comunione ecclesiale € I'amore di Gesu Cristo non condizionato dalla nostra situazione
spirituale: “Infatti, quando eravamo ancora deboli, nel tempo stabilito Cristo mori per gli empi” (Rm 5,6). Riprende questa
idea poco dopo sottoforma di un crescendo spirituale e dice: “Ma Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che,
mentre eravamo ancora peccatori, Cristo € morto per noi” (Rm 5,8). L'unita della chiesa € un dono di comunione
attraverso la morte e resurrezione del Messia. Essa € a immagine dell’'unita trinitaria manifestata nel mistero della
salvezza. La chiesa vive della teologia nell’economia. Esortandoci nella Lettera agli Efesini a custodire I'unita dello
Spirito per il vincolo della pace, Paolo non dimentica che questo sforzo & possibile perché c’'é “un solo Signore, una sola
fede, un solo battesimo. Un solo Dio e Padre di tutti, che é al di sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed & presente in
tutti” (Ef 4,5-6). E qui che si vede il riflesso della vita trinitaria nella vita ecclesiale. Quando sopraggiunge una discordia in
una chiesa o tra le chiese, € un attentato degli uomini alla loro conformita alla Trinita. Paolo desidera che “Arriviamo tutti
all'unita della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino alluomo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza
di Cristo” (Ef 4,13). Egli pone questa perfezione della fede di fronte alle eresie che sono in agguato contro di noi. Ci si
aspetterebbe da lui una trattazione concettuale delle eresie ma egli non parla che di dimorare nell’amore e ci invita a
credere “in ogni cosa a lui, che é il capo, Cristo” (Ef 4,15). Per lui 'amore & la guarigione dalle eresie e la sorgente
dell'ortodossia della fede. Non si da mai nell'apostolo delle genti un’indipendenza tra fede, amore e ordine ecclesiale. Le
sorgenti dell’'unita sono per lui nello stesso tempo la presenza attiva dello Spirito, del Signore e del Padre (cf. Ef 4,4-6) e
l'attivita convergente dei ministeri (cf. Ef 4,7-13). | ministeri sono I'opera dello Spirito. Sono vissuti nella loro distinzione
ma nella oro unita “allo scopo di edificare il corpo di Cristo” (Ef 4,12). Lo Spirito rimane l'ipostasi della varieta dei carismi
e della loro unita. Siamo nella medesima economia del Figlio e dello Spirito come dell’'unita e delle diversita ecclesiali.

Meditando il mistero della chiesa cosi come appare a Paolo possiamo comprendere che nell’'unita della chiesa non
sparisce la diversita delle chiese a causa della molteplicita dei carismi delle chiese diverse. Confesso che questa
distinzione non & formale nel corpus paolino ma ne troviamo fondamento. Questo ci permette di dire che la diversita di
genio delle chiese locali € un dono di Dio e niente ne permette I'assorbimento che sarebbe un attentato a tale ricchezza
voluta da Dio. La lotta spirituale cosi vista consiste nel riconoscere la diversita nella ricchezza e la visione delle ricchezze
nell’'unico “tesoro di tutti i beni” di cui parla la preghiera inaugurale al Paraclito nelle chiesa ortodossa. Percio dobbiamo
beneficiare insieme della bellezza dei doni ricevuti dai patriarcati e dalle diverse chiese autocefale. Non so se presso i
greci, i russi, gli arabi e gli altri vi siano diverse maniere di sentire I'ortodossia. Ma vi € indiscutibilmente una diversita di
sensibilita nell'approccio di questo o quell’aspetto della vita ecclesiale. Per esempio, rivolgendosi agli ortodossi arabi non
si pud dimenticare I'esegesi, perché il loro milieu storico e culturale € stato colmo d’esegesi nei primi sei secoli e
arricchito qualche tempo dopo linvasione araba dalla filosofia greca. Benché tutti gli ortodossi amino la liturgia, e
innegabile che i russi vivono del canto, degli uffici molto lunghi, della musica, della bellezza dell'icona. Dobbiamo
conservare questi tesori delle chiese locali. C'é una lotta spirituale da condurre per la conservazione di tutti i nostri tesori.

In una visione pit ampia I'occidente € I'occidente e I'oriente € I'oriente. Essi possono e devono incontrarsi in Cristo senza
perdere la propria inculturazione. Non & desiderabile che la sobrieta liturgica degli occidentali sparisca per acquisire la
gloria di Bisanzio. Dobbiamo lottare perché la chiesa romana custodisca il suo senso dell’'ordine gerarchico. Dobbiamo
cogliere come il Signore abbellisca la chiesa romana. Dobbiamo divenire sensibili alla sua grande pieta, alla serieta del
suo approccio alla storia e alla cultura, alla sua volonta molto forte di trovare religiosi e presbiteri. Niente nella cultura che
essa vive sfugge all'analisi della fede.

Non possiamo nemmeno ignorare quello di cui il Signore ha dotato le chiese uscite dalla Riforma. Vivere della parola di
Dio mostra in modo manifesto I'amore che i protestanti hanno mantenuto per la persona di Gesu. Questa costante
preoccupazione di studiare la Bibbia & un lascito per tutti noi. La chiesa dei padri fu ugualmente biblica e liturgica. Qui si
impone la correzione fraterna.

Riprendo Paolo che tante volte parla della preghiera per la chiesa e le chiese. “In ogni occasione, pregate con ogni sorta
di preghiere e di suppliche nello Spirito, e a questo scopo vegliate con ogni perseveranza e supplica per tutti i santi” (Ef
6,18). Affida chiaramente tutti i fedeli gli uni gli altri. L’apostolo affida il proprio ministero ai cristiani di Colossi. Scrive loro:
“Perseverate nella preghiera e vegliate in essa, rendendo grazie. Pregate anche per noi, perché Dio ci apra la porta della
Parola per annunciare il mistero di Cristo. Per questo mi trovo in prigione” (Col 4,2-3). L'annuncio, la fecondita,
l'intelligenza della parola sono dovuti in parte al sostegno dei fedeli coinvolti nella propagazione del vangelo tra di loro,
tra gli altri e nella missione. Tutti i missionari comprendevano che la riuscita del loro compito dipendeva in una grande
misura dalle preghiere della chiesa che li aveva inviati. Avevano il sentimento che l'intera chiesa, uscendo dai suoi limiti
geografici, annunciasse il vangelo in terra di missione. E i fatti mostrano che il vangelo & stato accolto piu profondamente
all'estero nella misura in cui era fedele la chiesa che inviava i missionari.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



Quando una comunita apprende che un’altra & nell’afflizione, salgono delle preghiere vigilanti per le sorelle e i fratelli
colpiti da prove fisiche o morali. E I'espressione diretta della koinonia. Testimonia questo aspetto comunionale anche la
confessione di alcuni cristiani di vivere spiritualmente delle preghiere promesse loro da amici. Dei fratelli mi hanno
confidato di aver ritrovato la salute grazie ai legami spirituali che gli sono noti.

Quando nel grande ingresso il patriarca commemora i suoi confratelli che presiedono le altre chiese o quando lo fa il
diacono secondo un’altra usanza abbiamo qui I'immagine verbale dell'unita della chiesa. Al di la della dichiarazione, la
concelebrazione in cui viviamo un’autentica unita eucaristica & garanzia del mantenimento dell’'unita ecclesiale in tutte le
sue dimensioni.

Malgrado lo splendore dell’eucaristia e, riprendendo I'espressione della liturgia dopo I'anafora, malgrado il suo essere la
perfezione o il compimento del Regno, il tesoro rimane in vasi d’argilla. La fragilita degli uomini nasconde il mistero. |
conflitti nella chiesa sono di ogni epoca, perché non & vero che tutti i fedeli hanno la tensione alla santita. Se la gloria
non € ancora qui, se la theosis non trasfigura di continuo la comunita, non custodiamo il tesoro e manifestiamo la nostra
natura di vaso d’argilla. Gia dagli albori della chiesa di Corinto Paolo parla di divisioni e litigi in essa. L'apostolo dichiara
che i fedeli vivono relazioni di lealta con persone diverse. “lo sono di Paolo. lo invece sono di Apollo. lo invece di Cefa. E
io di Cristo” (1Cor 1,12). Nelle chiese ortodosse dove il popolo di Dio ha una parola da dire nell’elezione del vescovo, si
conoscono i candidati alcuni dei quali cercano di manifestare la loro popolarita o I'alimentano. Spesso vi sono delle
tensioni nel sinodo prima del voto. Prima dell'elezione del patriarca vi € spesso un’autentica crisi. Talvolta prosegue in
sordina. La chiesa appare come un’assemblea di ordine sociologico.

Al disordine della chiesa a Corinto Paolo oppone questo: “La parola della croce infatti & stoltezza per quelli che si
perdono, ma per quelli che si salvano, ossia per noi, &€ potenza di Dio” (1Cor 1,18). Al posto di una certa sapienza
mondana che ispird le fazioni a Corinto I'apostolo non pud fare a meno di dire: “E piaciuto a Dio salvare i credenti con la
stoltezza della predicazione” (1Cor 1,21b). In questa o quella eparchia, in questa o quella parrocchia ci si & ridotti a
risolvere le difficolta sorte tra i fedeli con i mezzi della sapienza mondana.

In Galazia la situazione € piu grave. Paolo dice: “Mi meraviglio che, cosi in fretta, da colui che vi ha chiamati con la
grazia di Cristo voi passiate a un altro vangelo. Perd non ce n’e€ un altro, se non che vi sono alcuni che vi turbano e
vogliono sovvertire il vangelo di Cristo” (Gal 1,6-7).

C’e disordine nell'insegnamento, c’e la volonta di insegnare di predicare un vangelo altro da quello di Paolo. Paolo scrive
ai cristiani della Galazia come a quelli di Corinto: “Quanto a me invece non ci sia altro vanto che nella croce del Signore
nostro Gesu Cristo, per mezzo della quale il mondo per me ¢ stato crocifisso, come io per il mondo” (Gal 6,14). C'e
un’'impossibilita radicale di affrontare i conflitti nella chiesa con i mezzi di questo mondo. L'unita sarebbe nel
compromesso delle categorie sociali ma non una riconciliazione in Cristo. In alcune parti del mondo ortodosso il vescovo
di fatto & un etnarca soprattutto in assenza di ogni catechesi preparatoria a ogni dialogo tra il pastore e il suo gregge che
non & sempre sensibile alla fede a cui il preshitero o il vescovo fan riferimento. Ci sono in questo modo nella comunita
due linguaggi differenti e, con un po’ di esagerazione da parte mia, una Babele permanente.

Possiamo interrogarci se le divisioni della chiesa non siano la conseguenza dellinfedelta all'alleanza. E
un’'interpretazione possibile di Levitico 26,36.37: “Cadranno uno sopra laltro”. Le terribili maledizioni sono la
conseguenza della non-osservanza dell’alleanza da parte del popolo. Ciascuno cerca di salvare la pelle senza
preoccuparsi del bene comune. In alcuni luoghi sono i ripiegamenti identitari familiari o politici. Molti battezzati “si sono
perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente ottusa si & ottenebrata. Mentre si dichiaravano sapienti, sono diventati
stolti e hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con un’immagine e una figura” (Rm 1,21b-23). Il dramma di alcune
parrocchie € la condanna al silenzio quando in pochi adorano Dio e gli altri, invece, adorano le immagini, cioe se stessi.

Nella lotta spirituale per I'unita della chiesa la credibilita della chiesa in terra € in funzione della sua testimonianza di
comunione ecclesiale. Ora, la comunione ecclesiale ha un linguaggio, anzitutto quello dell'amicizia. L’amicizia € il minimo
che si possa sperare per istituire un linguaggio evangelico, condizione dell'essere ecclesiale teso necessariamente alla
missione.

L'autentica preoccupazione della fede autentica € espressa dalla liturgia di Giovanni Crisostomo con queste parole:
“Amiamoci gli uni gli altri affinché nello stesso slancio confessiamo il Padre, il Figlio e lo Spirito santo”. In vista
dellintelligenza della fede coltivate “sentimenti di tenerezza, di bonta, di umilta, di mansuetudine, di magnanimita,
sopportandovi a vicenda e perdonandovi gli uni gli altri” (Col 3,12-13).

Con tali disposizioni si impara gli uni dagli altri ad ascoltare la parola di Dio. In altri termini, accettare di divenire sempre
di piu discepoli di Cristo ascoltando cid che lo Spirito dice per mezzo del fratello o della sorella. Chi ha parole divine le
dica. Perché la chiesa viva, il dono di Dio va condiviso. L'obbedienza al Signore esige che noi riconosciamo la sua
volonta per mezzo delle parole da lui deposte nel cuore dei suoi discepoli amati. Cio richiede una grande umilta da parte
di tutti, in particolare dei gerarchi che devono saper ascoltare cio che il Signore dice alle chiese, cioé spesso a dei laici
dal cuore puro che frequentano abitualmente le Scritture. Accanto ai vescovi e ai presbiteri Dio sceglie chi vuole e gl
comunica i misteri del regno e della parola che ci riconforta nell’'oggi di Dio.

Un altro mistero della salvezza della chiesa intera € la comune diakonia dei “poveri” che ci da la certezza di servire |l
Signore stesso in essi.

Dobbiamo ricordarci che € ai poveri che il regno e predicato, che sono i fratelli minimi di Gesu e che il loro pascolo & Dio.
Non c’@ manducazione celeste per noi se non viviamo la condivisione con loro. Sono essi quell’altare su cui offriamo un

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



sacrificio superiore all’altare della liturgia, riprendendo un’esaltante espressione di Crisostomo.

Infine, lungo questa via di distacco che prepara all’'unita, possiamo essere fondati in Dio solo rinunciando ai nostri
interessi personali e al nostro orgoglio confessionale. La verita ti corona e non serve la tua vanita storica quali ne siano
le attrattive. In questo senso Paolo parla di coloro che “cercano i propri interessi, non quelli di Gesu Cristo” (Fil 2,21).
Nella medesima direzione diceva di coloro che “predicano Cristo anche per invidia e spirito di contesa” (Fil 1,15), in
antitesi a Cristo che “svuoto se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall'aspetto
riconosciuto come uomo, umilio se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce” (Fil 2,7-8).

La kenosi € il cammino di noi tutti vero la nostra resurrezione permanente in Cristo in una vita di preghiera per la chiesa
intera. “Dio gradisce la preghiere di chiama la pace. Il sacrificio piu grande offerto a Dio & la nostra pace, la nostra
concordia fraterna; infatti per I'unitd del Padre, del Figlio e dello Spirito santo il popolo & uno” (Cipriano di Cartagine,
La preghiera del Signore 23).

Cio ci fa dire che la lotta spirituale I'unita della chiesa sono una sola cosa. Lotta di ciascuno e di tutte le chiese per la
chiesa di Dio. Lotta per mezzo della parola salvifica e la santita di vita. Santita e unita sono una sola cosa. La
preoccupazione unica dell'unita ne fa un discorso teologico nel senso stretto del termine, mentre la lotta spirituale
awvvicina l'unita alla sua profondita, che € la vita in Cristo che non é altro, attraverso il nostro movimento d’ascensione,
che il nostro dimorare con il Padre, il Figlio e lo Spirito santo.

Quanti ostacoli in questa ascensione! Li abbiamo evocati. Lo scopo di questa ascesi e di questa contemplazione divina
sul nostro cammino verso il nostro fine ultimo nella gloria € domandare la santita reale per la nostra chiesa e per tutte
quelle che invocano la Trinita che rende ecclesiali le nostre comunita che credono profondamente in essa. Se viviamo
della comunione delle persone divine noi gia gustiamo la divinita intera e il regno & in noi.

Un’autentica unita & gia realizzata in particolare tra la chiesa romana e la chiesa ortodossa. Roma pero é invitata dagli
ortodossi a chiarire un problema: I'anatema pronunciato contro gli anti-infallibilisti romani tocca in qualche modo gl
ortodossi? Se gli ortodossi non sono oggetto di una condanna rimangono fedeli alla loro teologia e il dogma romano
diviene per essi un theologoumenon.

Non so se questo € possibile. Ma se la chiesa di Roma deve praticare una lotta spirituale, & proprio questa. Se la nostra
proposta pud essere presa in considerazione, noi non anticipiamo un giudizio su niente, I'essenziale delle nostre
divergenze sara tolto. Lo scisma che ora ci separa sara stato una rottura all'interno della chiesa una.

Importante € pensare insieme tutto per la gloria di Dio che copre il corpo di Cristo. Siamo o0 non siamo in una comunione
autentica e non in una quasi comunione? Possiamo scambiarci il bacio della pace oggi affinché 'unica lotta non consista
piu nel cercare I'unita ma nel proclamarla e cantarla?

Metropolita Georges del Monte Libano
[traduzione in italiano di D.V.]

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



