Teologia della fatica ascetica

Stampa
Stampa

XVII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA LOTTA SPIRITUALE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 9-12 settembre 2009

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

TEOLOGIA DELLA FATICA ASCETICA
Bose, 9 settembre 2009

Metropolita FILARETE

Esarca patriarcale di Bielorussia

Ascolta la conferenza in lingua originale, russo:

Fratelli vescovi scelti da Dio, onorevoli padri, fratelli e sorelle, esimi organizzatori e partecipanti!

Ringrazio di cuore il Padre priore per avermi invitato a partecipare al XVII convegno di spiritualita ortodossa e russa.
Sono molto riconoscente a tutti coloro che da diciassette anni rendono possibile lo svolgimento di questo convegno, un
segno dei nostri tempi, molto importante per la Santa Chiesa di Cristo. Il mio animo é lieto di essere qui tra voi e
condividere alcune riflessioni su come la lotta spirituale & considerata nella tradizione ortodossa.

“Sia benedetto il Regno del Padre del Figlio e dello Spirito Santo”

Con questa parole comincia, in ogni chiesa ortodossa, la Divina liturgia. Ma ogni volta che ci si rivolge a Dio bisogna
iniziare con questa glorificazione, poiché essa, secondo san Nicola Cabasila, “mette da parte noi stessi e tutto cid che &
nostro, e glorifica il Signore per Lui stesso, per la Sua forza e la Sua gloria”. Inizio la mia riflessione sulla teologia della
fatica ascetica - il podvig -, con questo pensiero di un santo padre, e cid per due ragioni. La prima ragione €& che lo scopo
del podvig ascetico ¢ il distacco dalle passioni. E' noto che raggiungere questo distacco & considerato la virtl piu alta in
molte culture, anche in quelle che non hanno relazione con la fede in Gesu Cristo.

Soltanto nel cristianesimo, pero, le fonti del distacco dalle passioni si accentrano nella Divino-Umanita del Figlio di Dio —
Figlio del’lUomo. Lo scopo del podvig ascetico del cristiano non consiste nello sviluppo delle proprie capacita umane, ma
ha tutt’altra finalita. Lo scopo infatti & la ricerca dei modi di contatto con Dio: con il proprio Creatore, il Salvatore, il
Consolatore. Ecco perché la glorificazione del Signore per il Signore stesso, per la Sua potenza e gloria, € la risposta
originale dell'individuo al richiamo evangelico: “Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua
croce e mi segua” (Mt 16,24).

La seconda ragione della nostra attenzione al pensiero di san Nicola Cabasila &€ che la materia della nostra riflessione, la
lotta spirituale, impegna i cristiani a una specialissima attenzione ai rapporti vicendevoli e verso se stessi. Questa
attenzione spirituale, direi anche evangelica, trova la sua incarnazione ideale nella Divina liturgia. Infatti in questo
servizio divino il Signore altissimo stesso ci riunisce in una unita inscindibile. Proprio in ragione di questo riunirci,
per questa unione eucaristica dei suoi fedeli Egli “ha dato il suo Figlio Unigenito, perché chiunque crede in Lui non
muoia, ma abbia la vita eterna” (Gv 3,16). L'unita di tutti e di ciascuno non solo riproduce la sinfonia delle membra di un
solo corpo, ma diventa un fatto pienamente reale, poiché la Santa Chiesa & il Corpo di Cristo, il corpo del Figlio di Dio
dato agli uomini, “Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito” (Gv 3,16).

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3714_Filaret.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3714_Filaret.jpg

Questo ¢ il punto di vista ortodosso sulle finalita del podvig ascetico e sui mezzi dati da Dio per conseguirlo. Orientandoci
su questo ideale evangelico, ci sforziamo di avvicinarci, con sobrieta spirituale e mitezza, a una comprensione
ecumenicamente cristiana del concetto di lotta spirituale.

| fondamenti cristologici dell’ascetica

Una delle piu antiche testimonianze della Divino-umanita di Cristo & la lettera di Paolo ai Filippesi: dal sesto
all'undicesimo versetto del secondo capitolo. Gli studiosi del Nuovo Testamento concordano nel ritenere che questo inno
al Salvatore fu incluso da Paolo nella sua lettera come una glorificazione del Signore Gesu gia preesistente. Quindi
prima di leggere questo brano vorrei sottolineare il contesto in cui Paolo lo inseri.

All'inizio del capitolo san Paolo scrive della unita che i cristiani raggiungono in Cristo, amandosi vicendevolmente e
agendo con umilta I'uno verso I'altro: “Ciascuno di voi, con tutta umilta, consideri gli altri superiori a se stesso” (Fil 2,3).
Fondamento di questo, dice I'autore ispirato da Dio, € che in noi “devono esservi gli stessi sentimenti che furono in Cristo
Gesu” (Fil 2,5). Cosi il giudizio cristologico diventa esatta indicazione della sua finalita: noi stessi dobbiamo diventare
simili a Cristo. Nelle parole dell’Apostolo sentiamo I'esortazione a seguire non solo I'esempio morale di Cristo, ma a
vivere di Cristo, come lo stesso Paolo vive di Lui: “Per me infatti il vivere & Cristo, e il morire un guadagno” (Fil 1,21). Qui
€ necessario sottolineare anche lo sviluppo di questo pensiero sul piano escatologico personale: “Da una parte ho il
desiderio di essere sciolto dal corpo per essere con Cristo, il che sarebbe assai meglio”. Ma piu avanti ecco la sua
ritrattazione: “...€ piu necessario per voi che io rimanga nella carne” (fil 1,23-24).

Ora andiamo a quello che san Paolo dice ai Filippesi su Cristo, di cui i cristiani, trasfigurati dal podvig ascetico, devono
condividere i medesimi sentimenti. “Egli, pur essendo di natura divina, non considerd un tesoro geloso la sua
uguaglianza con Dio, ma spoglio se stesso, assumendo la condizione di servo e divenendo simile agli uomini; apparso in
forma umana, umilio se stesso facendosi obbediente fino alla morte, e alla morte di croce. Per questo Dio I'ha esaltato e
gli ha dato il nome che ¢ al di sopra di ogni altro nome; perché nel nome di Gesu ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla
terra e sotto terra; e ogni lingua proclami che Gesu Cristo € il Signore, a gloria di Dio Padre”. (Fil 2,6-11)

Questo brano € stato piu volte oggetto di accurata analisi teologica. Qui il mio compito non & di discutere sui diversi
aspetti interpretativi di questo inno. Vorrei invece attingere da questa antica composizione cristologica un argomento
necessario per meglio capire la problematica della teologia del podvig ascetico.

Questo argomento si trova nella risposta alla domanda: perché Dio lo ha esaltato e gli ha dato il nome che e al di sopra
di ogni altro nome? Perché tutti i popoli cristiani professano che il Signore Gesu Cristo € nella gloria di Dio Padre? In
sostanza ci si chiede qui perché I'umanita di Cristo € stata resa degna della gloria Divina. In una tale formulazione si puo
sospettare il sapore di una separazione nestoriana tra I'"'umanita di Cristo” e la “divinita di Cristo”.

lo vorrei per0d lasciare la questione proprio in questa forma, per poter definire con estrema chiarezza I'essenza della “
natura umana” nell’'unica “ipostasi divino-umana” di Cristo. Ma proprio questo é l'insegnamento divino sull’essenza
dell'ascesi. Nella lettera ai Filippesi la gloria divina di Cristo & descritta come una conseguenza della Sua umilta e
ubbidienza fino alla morte, una morte straziante e ignominiosa. Su questo san Paolo mette un accento particolare.
Tuttavia la gloria divina non & solo una conseguenza dell'umiltd. Non a caso all'inizio del brano si parla della uguaglianza
di Gesu Cristo con Dio.

La morte in croce, impossibile per la natura divina, & possibile per la natura umana. Ed € per questo che “Dio ha
mandato il proprio Figlio in una carne simile a quella del peccato e in vista del peccato nella carne”, come spiega questo
mistero I'apostolo Paolo ai Romani (Rm 8,3) In tal modo la morte in croce del Figlio del’lUomo diventa la morte personale
del Logos immortale. Al mistero della morte dellimmortale, al mistero della lotta ascetica del Dio-Uomo distaccato dalle
passioni noi ci possiamo in qualche modo avvicinare ascoltando le parole della preghiera del Getsemani: “Padre mio! Se
€ possibile, passi da me questo calice; perd non come voglio io, ma come vuoi Tu!” (Mt 26,39)

Qui si sente il “voglio” della natura umana, qui respira il “se & possibile” della liberta umana, ma proprio qui risuona anche
il “Tu” della umilta divino-umana. In questa umilta di Dio viene guarita la natura e viene rinnovata la liberta di tutto il
genere umano che & malato per i peccati e soffre per le passioni. In questa umiltd ascetica del Figlio di Dio il libero
arbitrio dell'uomo e la sua essenza naturale acquistano la prospettiva dell’eterna immortalita dinanzi al Volto del Creatore.

L'ubbidienza e I'umilta di Cristo rappresentano nel Getsemani non solo una diminuzione del Figlio del’lUomo dinanzi a
Dio Padre. Questa estrema umilta e piena ubbidienza sono modi di esistenza propri del Logos eterno. Anche qui, nel
Getsemani, nella notte dell'arresto arriva quel preciso momento in cui la parola di Dio realizza quei modi di essere,
assumendo la condizione di servo e divenendo simile agli uomini. Cosi Dio ha esaltato Cristo e gli ha dato il nome che &
al di sopra di ogni altro nome, poiché 'umanita di Gesu di Nazareth si é realizzata pienamente, si € spalancata davanti
all'Occhio Onnivedente del Padre.

Il podvig ascetico come vita in Cristo
A questo punto & necessario comprendere che cosa significhi per i cristiani la deificazione della natura umana di Cristo.

Il primo passo che non astrattamente ma oggettivamente unisce noi a Cristo & quello che compiamo nel sacramento del
battesimo. Nella lettera di Paolo ai Romani, che viene letta durante il rito battesimale, si dice: “Se infatti siamo stati
completamente uniti a Lui con una morte simile alla Sua, lo saremo anche con la Sua risurrezione” (Rm 6,4). In queste
parole, proprio come nella triplice immersione del battezzando nell’acqua, vediamo che la partecipazione attiva a Cristo
avviene attraverso la nostra personale partecipazione alla Sua morte e risurrezione. Piu avanti I'apostolo sviluppa questo

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



pensiero: “Cosi anche voi consideratevi morti al peccato, ma viventi per Dio, in Cristo Gesu” (Rom 6,11) Partecipi del
Corpo di Cristo nel sacramento del Battesimo e della Cresima, siamo chiamati ad assimilare e ravvivare i doni dello
Spirito Santo che abbiamo ricevuto. In questo € racchiuso il podvig ascetico del pentimento, in greco metanoia, che
significa “cambiamento di mente”. “Il nostro uomo vecchio” (Rm 6,6) nel pentimento trasforma il proprio pensiero, per
acquisire il diritto di dire, con I'apostolo Paolo: “Ora noi abbiamo il pensiero di Cristo” (I Cor, 2,16).

Ne consegue che il senso della nostra azione ascetica non consiste nello sviluppare le capacita delluomo vecchio”, ma
nell’acquisire una nuova umanita in Cristo. Il cammino verso questa umanita si compie nella lotta alle passioni, che
costituiscono proprio I'essenza menzognera dell'uomo vecchio. Il pentimento & considerato come una morte, in rapporto
alla necessita di rinunciare al modo di vita del’'uomo vecchio, che in ultima analisi &€ chiuso in se stesso. Credo sia giusto
definire questo modo di vita (del’'uomo vecchio) come individualista, tanto piu se si tiene conto del significato della parola
latina individuum, cioé indivisibile, a se stante. L'origine dell'individualismo sta nel desiderio delluomo di essere lui
stesso un dio, non di essere insieme al Creatore; cosi egli & affetto dalla sete di sottomettere a se il mondo, ma senza
trovarsi in un determinato grado di una gerarchia stabilita da Dio; € volto a mitigare la paura di perdere il potere
personale di fronte alla necessita di condividerlo con le altre anime all'interno di quella gerarchia.

“L'uomo vecchio” si protegge da questa paura con il proprio orgoglio. Questa tentazione funge da catalizzatore per la
moltitudine di tutte le altre passioni e crea nella coscienza dell'individuo lillusione di essere pari a Dio. In tale stato
l'uomo non & capace di compiacersi della verita (1 Cor 13,6), cioé non & capace di amare un altro uomo. Infatti per lui un
altro uomo € sempre una minaccia alla sua propria sovranita. In questo meccanismo di orgoglio la coordinata “I'altro”
diventa oggetto di invidia, di irritazione e di odio, vizi che nella cecita spirituale spesso vengono considerati
manifestazioni di un carattere forte. Istituendo la Chiesa, il Signore ha dato inizio a una diversa logica dei rapporti
interpersonali. Ricordo le parole della preghiera liturgica al momento della frazione dell’Agnello, che esprimono
chiaramente questa logica:

“Viene frazionato e diviso I'’Agnello divino, frazionabile e indivisibile, sempre mangiato e mai consumato, ma santificante
per coloro che ne partecipano”.

Qui vediamo la confutazione dell'individualismo, per il quale la divisione & simile alla morte. E insieme c’€ qui un
paradosso: I'Agnello Divino viene frazionato e al tempo stesso rimane indivisibile. Viene mangiato, ma esso non si
consuma. In questo sta il paradosso della vittima, la paradossalita del sacrificio come forma di pensiero e modo di vita.
Cosi il dare diventa sorgente del ricevere, e la morte l'inizio della nascita. Seguendo questa logica, noi ci asteniamo
dall'assecondare il nostro “io”, comunque si esprima questo assecondare: sotto forma di emozioni psichiche o nella
aspirazione alle comodita materiali. Il senso di questo astenersi € il Signore stesso: noi rinunciamo a qualcosa al fine di
fare spazio in noi alla Grazia divina. Questo astenersi, insieme al tendere della volonta verso Cristo, si chiama “digiuno”,
che secondo il beato Giovanni Climaco & “causa del distacco dalle passioni, risoluzione dei peccati, porta del paradiso e
godimento celeste”.

Tuttavia il digiuno produrra frutti solo quando sara unito al discernimento. Il discernimento, come una lancia affilata, deve
troncare le passioni e aprire all'anima pentita il suo stato autentico. Possiamo dire che con il digiuno é la nostra carne
che viene offerta come culto razionale a Dio (cf. Rm 12,1). La parola russa plot’ (carne) ha la stessa radice dell'aggettivo
plotnyj (denso, compatto) che in questo contesto si pud intendere come impenetrabile alla luce. In tal modo lo
smembramento dell'uomo carnale con la lancia del digiuno “razionale” (con “discernimento”) fa si che la carne diventi
penetrabile per la luce della Grazia divina. Comprensibilissime diventano allora le parole del monaco sinaita Giovanni

Climaco riguardo al digiuno, che é “lampada nella tenebra, ritorno dell’errante sulla giusta via, illuminazione di chi non
vede”.

Separando il buono e il cattivo nella propria anima, possiamo di nuovo raccoglierla in unita. E questa novita riguardera
anche le passioni in quanto forze della nostra anima. Infatti le passioni sono un male e portano sofferenza quando sono
generate dalla natura umana peccatrice. Ma esse possono e devono avere un orientamento buono nelle loro azioni. Non
a caso nella letteratura ascetica vi € I'espressione “passione scevra di passioni”. Con tale formula si indica un tendere
dell'uomo a Dio che non sia oscurato dall'orgoglio. Come il dono della vittima & accompagnato dallo spargimento di
sangue, il sacrificio spirituale & accompagnato dallo spargimento di lacrime su se stessi e sul mondo. | destini del mondo
e delluomo sono legati da tali inconfessabili legami, da tali sottili fili e pesanti catene che nessuno oltre a Dio pud
attingere la loro essenza onnicomprensiva. Cosi, condividendo se stesso nel sacrificio ascetico a Dio, I'individuo incontra
il Dio Risorto, che nell'abbraccio ha allargato davanti a lui le sue Mani trafitte e che gli si rivolge con le parole: “Sei stato
fedele nel poco, ti dard autorita su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone” (Mt 25,21). “La gioia del padrone” & la
gioia della risurrezione e della immortalita, & I'eternita condivisa dal Creatore con tutti; I'eternita in cui, secondo le parole
di Paolo, “Cristo € tutto in tutti’(Col 3,11). In tal modo I'ascesi non € una fuga dell'uomo dal mondo. Nell’ascesi I'uomo si
fa partecipe a Cristo, la cui natura umana € identica alla natura di ciascuno di noi. Questo significa che la partecipazione
a Cristo di un uomo ha nella sua prospettiva I'unita nel Corpo di Cristo di tutta I'umanita trasfigurata.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Le parole di San Serafino di Sarov: “Acquisisci uno spirito di pace, e migliaia si salveranno intorno a te” acquistano allora
un senso non solo morale, ma profondamente ontologico. L'esortazione di Nicola Cabasila a glorificare Dio per amore di
Dio stesso ci riporta huovamente al fatto che il podvig ascetico non € un fine in se stesso dell’'esistenza umana, ma un
cammino che conduce dall’'umanita alla divino-umanita. Cosi la triade evangelica “via, verita e vita” si rivela nello stesso
Signore nostro Gesu Cristo, a Lui gloria nei secoli. Amen.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



