Paternita spirituale e maturazione cristiana

XVI Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA PATERNITA SPIRITUALE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 18-21 settembre 2008

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

PATERNITA SPIRITUALE E MATURAZIONE CRISTIANA
nelle lettere alle monache

di Makarij di Optina

Ignatij Brjanchaninov

Teofane il Recluso

NATALIJA SUCHOVA, Universita di Mosca
Bose, 20 settembre 2008

Introduzione

Lo star?estvo russo — carne della carne dello star?estvo della Chiesa universale - ebbe e ha suoi specifici caratteri. Fin
dall'inizio della predicazione del Vangelo in Russia, dal suo battesimo, la vita della Chiesa in Russia si formo in tal modo,
che le autorita spirituali, i precettori del popolo furono i duchovniki, uomini dello spirito, normalmente monaci, gli starec
dei monasteri.

Ovviamente lo star?estvo non si limitava ai monasteri o comunque all'ambito di chi conduceva vita monastica. Ma |l
monachesimo, dove piu che altrove si rifletteva sui problemi dello spirito, sulla lotta alle passioni, dove si approfondivano
questi concetti, apporto alla Chiesa una ricca esperienza e una preziosa eredita nell’'anima profonda della vita ecclesiale.
Percio in questa relazione si parlera proprio di tale nutrimento monastico, e in particolare nell’'ambito del monachesimo
femminile.

La tradizione monastica e lo star?estvo a essa collegato, la direzione spirituale come base della vita monastica non si
interruppero nel sottosuolo della chiesa russa, malgrado i gravi eventi storici, le invasioni, i vari influssi cristiani e anti-
cristiani, le svolte storiche. Nei diversi secoli si organizzd in modo diverso, talora nascondendosi nel deserto e negl
eremi, talora abbracciando un gran numero di uomini alla ricerca di ricchezza spirituale e di salute dell'anima. Uno di
questi periodi di crescita dello star?estvo fu tra la fine del 18°-inizio del 19° secolo. Lo starec Paisij Veli?kovskij porto in
Russia le tradizioni del monachesimo del Monte Athos, infondendo nuova vita ai monasteri ed educando schiere di
allievi. Questa tradizione alimentd I'esperienza dell'ascetismo monastico, cercando risposte alle questioni eterne cosi
come ai concreti problemi spirituali di chi cercava in essa una guida per il proprio cammino. Particolare importanza in
guesta tradizione ebbe lo star?estvo dei monasteri di Optina Pustyn e del suo eremo di Giovanni Battista.

Oltre alla direzione spirituale dei loro monaci, gli starec avevano dei figli spirituali in altri conventi e anche tra i laici nel
mondo. Una delle forme di direzione spirituale furono le lettere che gli starec scrivevano ai loro figli spirituali. Vedremo
alcuni insegnamenti che le grandi guide spirituali davano per lettera alle figlie spirituali che si trovavano nei monasteri
femminili.

Gli starec del 19° secolo.

Qualche parola sugli autori di queste lettere.

Uno dei primi starec di Optina fu il venerabile Macario (lvanov). Ha lasciato molte lettere ai suoi figli spirituali, monaci e
laici. Il suo allievo, altrettanto noto venerabile Ambrogio di Optina scrisse sulle lettere del maestro: “Leggete queste
lettere. Troverete in esse abbondante edificazione e conforti nei vostri dolori e la soluzione dei dubbi che vi assillano”. Il
padre Macario per la sua umilta spesso non si esprimeva, avendo compassione della nostra debolezza, ma nelle sue
lettere spiega la verita direttamente, spesso senza volerlo”.

Il santo monaco Macario (lvanov) (1788-1860) di famiglia nobile, dall'eta di 22 anni alla sua morte, per 50 anni operd
nella vita monastica: era un monaco sacerdote, fece la professione solenne due anni prima di morire.

Era erede della tradizione del santo monaco Paisij (Velickovskij) attraverso un allievo di lui — lo starec Atanasio — sia per
I'ambito monastico, che per quello della traduzione dei testi.

Nel 19° secolo tra i monaci e gli starec figurano due archierej, il vescovo Teofane (Govorov) il Recluso e il vescovo
Ignatij (Brjan?aninov). L'inserimento di vescovi nella schiera delle guide spirituali — fatto non caratteristico della Russia
del 19° secolo - evidenzia ancora una volta che lo star?estvo € una speciale vocazione spirituale. Ambedue erano

Monastero di Bose - Pagina 1 di 7


https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1637suchova.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1637suchova.jpg

anzitutto eremiti e uomini di preghiera, guide spirituali nel senso piu profondo della parola. Sebbene essi siano asceti, fini
teologi, conosciuti uomini di Chiesa, dobbiamo dire qualcosa sulla loro concezione della direzione spirituale, sui suoi
principi e fondamenti.

Il santo vescovo Ignatij (1807-1867) era anche lui di famiglia nobile, aveva una formazione laica, era ingegnere militare.
Ma il suo desiderio di vita monastica lo portd nel 1827 in monastero, conobbe la tradizione di Optina, fu priore dell’eremo
della Trinita e san Sergio vicino a Pietroburgo, e dal 1857 fu vescovo nel Caucaso.

Le lettere di Ignatij hanno una particolare importanza nel patrimonio epistolare degli starec russi. Ignatij, avendo studiato
profondamente I'antica esperienza di direzione pastorale e spirituale, era piuttosto severo nei confronti dello star?estvo
del suo tempo. Egli dice che una tale obbedienza esisteva forse nei tempi antichi, sebbene anche allora di tali starec “ce
ne furono sempre pochissimi”. Nell’epoca a lui contemporanea egli non vedeva degli starec, egli stesso dava consigli
basandosi sugli insegnamenti e sulla vita dei santi padri, aiutava i suoi figli a condurre la vita sotto la guida degli scritti dei
padri.

Il santo vescovo Teofane (1815-1884) era un rappresentante del monachesimo studioso, quello speciale genere di
monachesimo il cui servizio era legato piuttosto allinsegnamento nel seminario piu che al monastero. Come molti
rappresentanti del monachesimo studioso, nel 1859 fu ordinato vescovo, ma dal 1871 si chiuse completamente
nell’eremo VySenskaja.

Teofane ci ha lasciato un gran numero di scritti. Particolare importanza hanno le sue lettere come direttore di vita
spirituale. In esse naturalmente si riflette lo spirito dell’autore. In esse I'edificazione si accompagna alla cordialita e anche
all'umorismo.

Non siamo in grado di analizzare tutte le lettere scritte dai tre starec alle loro figlie spirituali monache. Percio sulla base di
singole raccomandazioni cercheremo di capire il tono generale, lo spirito della direzione che gli starec trasmettevano
nelle loro lettere.

Parte principale

Ingresso nel monastero e professione come passo decisivo nella vita spirituale

| tre starec di cui parliamo scrissero spesso a persone che volevano iniziare una vita religiosa. Molte raccomandazioni su
guesto tema erano uguali sia per i laici sia per chi entrava in monastero. Tuttavia l'inizio della vita monastica era un
passo importante, che richiedeva un consiglio adeguato.

Lo starec Macario non si stancava di sostenere chi entrava nel monastero nei momenti difficili. “Non mi stupisco delle tue
difficolta, figlia mia — scrive lo starec a una novizia da poco entrata in monastero — come ognuno di noi, anche tu devi
traversare il fuoco delle tentazioni perché si rafforzino in te la fede, la speranza e I'amore a Dio”

Ignatij sosteneva la necessita per ogni cristiano di una vita spirituale intensa: “ll nuovo testamento definisce il cristiano
come tempio, casa, vaso. Lo scopo di questo tempio, per il quale & stato creato, € di essere dimora di Dio, contenitore
dei Doni dello Spirito Santo”. Egli provava sempre consolazione, quando una delle sue pecorelle decideva di fare la
professione monastica. Egli per esperienza era convinto che “la permanenza nel monastero ci da almeno questo frutto,
che cominciano a maturare le nostre debolezze e tutta la nostra speranza la poniamo non in noi stessi, ma nel nostro
Redentore” ma la vita nel monastero non € priva di pericoli, poiché “sia I'esaltazione, sia lo sconforto”, che nel mondo
riempiono la nostra anima, nel monastero possono diventare piu forti”.

Ignatij vede nella situazione della monaca da poco entrata in convento degli inevitabili turbamenti, che & necessario
attraversare: “Lo spirito che ha subito I'influsso della distrazione mondana, continua a sentire questo influsso anche dopo
che se ne é allontanato per un lungo periodo”. Quale rimedio vi €? “Allontanare la mente dalla distrazione col pensiero
della morte e del giudizio divino”

Ordinamento della vita esteriore delle monache.

Tutti gli starec danno molta attenzione alla regolazione della vita e al comportamento delle figlie spirituali nel monastero,
alle relazioni con l'igumena e con le sorelle. Spesso le allieve stesse fanno delle domande, come comportarsi in certe
situazioni, nei casi di conflitto, di incomprensione, di “turbamento”, di rimprovero, di irritazione per questo o quel motivo,
per le parole dei superiori 0 di chi opera nel monastero: tutto cid che € inevitabile in qualunque societa umana, in cui vi
siano relazioni cosi strette e si svolgano attivita cosi impegnative. Tuttavia lo scopo per cui ogni lettera arriva al
monastero, cui e rivolta ogni opera — crescita spirituale, edificazione delluomo interiore - da un particolare angolo visuale
sui rapporti umani e sui problemi connessi. Questi problemi vengono spiegati non con questo o quel difetto della vicina di
cella o con l'eccesso di potere della superiora, ma con le tentazioni spirituali e la mancanza di amore e umilta. “...II
nemico si arma contro di voi e cerca di distruggere la vostra pace, ma non avra di che rallegrarsene” Contro questo
nemico vi sono due armi: I'amore e l'umilta.

Macario non vede nella vita monastica solo una pesante croce, spesso parla degli aspetti consolatori di quella vita,
manda messaggi di saluto nei giorni di festa, manda auguri di salvezza. “Risorga egli e le nostre anime, mortificate dal
peccato — esclama lo starec nel giorno della risurrezione di Lazzaro — e ci faccia entrare nella Gerusalemme celeste”
Teofane a una sua protetta appena entrata in convento consigliava di aumentare le ore di silenzio e di isolamento nella
sua cella.

Quando a una figlia spirituale accadde un fatto doloroso e fu costretta a passare in un altro monastero, il vescovo
Teofane le scrisse: “sarebbe stato meglio se tu avessi fatto in modo da dimenticare tutto e non ricordare che vivete in
mezzo a loro. Allora il convento per te sarebbe diventato un erema”. Il vescovo invitava la sua figlia spirituale a un tale
grado di umilta, avendo conosciuto per sua esperienza la forza di un tale comportamento tra gli uomini.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 7



Ignatij raccomanda alle sue figlie spirituali di non passare “da un monastero all’altro”, poiché i pensieri “che ci inducono a
cambiare luogo non sono altro che astuti suggerimenti del demonio”. Basandosi sui santi Giovanni Climaco e Gregorio
Sinaita, il santo dice che nel desiderio di cambiare luogo si rivela impazienza, e “nulla pitu dellimpazienza rende sterile
'anima...” Se anche nel trapianto I'albero non muore, perde pero parte della sua forza, cosi 'uomo pud perdere “quella
espiazione, con cui Cristo ha espiato per te” . E i disordini che si vivono nel monastero evidenziano che la strada verso la
salvezza “e sempre stretta e difficoltosa”

La vita nella stessa cella con altre sorelle, sebbene sia difficile, & utile, specialmente per il periodo iniziale della pratica di
virtu. Se nasce il desiderio di non incontrare altre persone, questo desiderio € sbagliato: I'allontanarsi dalla relazione con
gli altri “é@ dannoso per chi e lontano dalla perfezione”, poiché “nasconde a se stessi la propria debolezza e la rende
infruttuosa”.

Lettura della sacra Scrittura e suo ruolo nella vita spirituale

Sia il santo Macario di Optina, sia i due vescovi spesso nelle loro lettere alle monache citano il Vangelo, gli Atti degli
Apostoli, i salmi. La loro vita era basata sulla Scrittura, ogni pagina veniva da loro vissuta e confermata nell’esperienza.
Questo essi desiderano per il loro gregge, percio parlano non solo della opportunita, ma della necessita di cercare
consigli e risposte, chiare o nascoste, nei testi sacri.

“Imparate umilmente — scrive Ignatij. - Dove? nel Vangelo. Da chi? Dal ladrone, dal pubblicano, dalla adultera...”. Nei
consigli di Ignatij la lettura della sacra Scrittura diventa un sistema di ascetica. La lettura del vangelo e del Salterio deve
accompagnare la monaca per tutto il giorno: ci sono di esempio gli antichi padri del deserto d'Oriente, per i quali “il
vangelo e il Salterio erano quasi gli unici libri". Talora Ignatij riporta le parole di questi asceti: “Cristo € nascosto nel
vangelo, se vuoi trovare Cristo, lo troverai nel Vangelo.”

Lettura dei santi padri.

La costante lettura dei santi padri ha un posto importante nella vita cui gli starec educano le figlie spirituali. Ma questa
lettura non é per lo studio, ma per I'edificazione. Tutti e tre gli starec erano istruiti nella tradizione dei padri, e non solo
nella ascetica, ma anche nella esegesi dei santi padri, nelle opere di dogmatica. Ma nei loro consigli — se leggere I'opera
di questo o quell’autore — il punto di partenza per la lettura € dato da una questione pratica o da una questione sorta
nella vita spirituale. Riferimenti ai santi padri vi sono in ogni lettera e su ogni questione, spesso con la precisa
indicazione della pagina, del capitolo e delle parole. Vengono consigliati, specialmente da Macario, diversi autori,
scegliendo quello che nella data occasione risulta piu adatto, piu accessibile. Sia Macario di Optina che i due vescovi
spesso consigliano alle loro figlie spirituali di leggere il santo Giovanni Climaco, il padre Doroteo, san Macario il grande,
sant’lsacco il Siro, san Pietro di Damasco, san Cassiano Romano e, all'occorrenza, altri autori della “Filocalia”. Tra gli
autori russi si riferiscono spesso a San Nilo di Sora e a Dimitri Rostovskij.

Sia Macario che i due vescovi consigliano di leggere la vita dei santi, come esempi di attuazione concreta dei consigli
spirituali contenuti negli scritti ascetici. Oltre allo scopo diretto — ricevere consiglio dai santi padri per un problema
concreto — Macario ne indica un altro: leggendo le opere e la vita ascetica, “vedi la tua piccolezza, e quanto sei lontano
dalla perfezione di chi opera per il Signore”. Solo in tal caso “la pratica della virtu sara illuminata dall’'umilta”. Il vescovo
Ignatij riteneva che ogni monaco, pur seguendo un proprio cammino spirituale, attraversa nella sua vita le stesse fasi:
anche gli starec delle epoche precedenti, in tal modo, guidano i monaci novizi di oggi.

Il vescovo Teofane, basandosi sullo stesso genere di opere ascetiche, consiglia di leggere “non molto, ma molto”(?),
mettere in pratica quello che si € letto, unire alla letture il pensiero su Dio.

Il vescovo Ignatij vede nelle opere dei santi padri un ottimo mezzo per capire il Vangelo. Egli spesso ripeteva alle sue
figlie spirituali che le parole di vita eterna “Lo Spirito Santo ce le ha inviate mediante i suoi vasi, i santi padri”. La Chiesa
ortodossa accetta solo cio che viene dallo Spirito santo, e i padri della Chiesa furono ispirati dal medesimo Spirito delle
Scritture.

E’ molto importante “il cammino del consiglio percorso dai santi monaci, che raggiunsero prima la purificazione dalle
passioni, poi ebbero i doni della Grazia”. Senza questo consiglio con i maestri, & triste “la situazione di quei monaci che,
vivendo un una numerosa comunita, non hanno nessuno cui ricorrere nei momenti di debolezza d’animo”. | consigli dei
santi padri devono guidare la vita di chi vuole camminare verso la salvezza. “Seguiamo il consiglio di Antonio il grande, di
compiere solo quelle opere che sono conformi alle sacre Scritture e ai santi padri”.

Ignatij era attento anche agli autori delle traduzioni delle opere dei padri: anche la traduzione in un’altra lingua
dell’esperienza spirituale non puo essere fatta da chi non ha quella esperienza. Cosi riteneva che le opere tradotte da
Paisij (Veli?kovskij) hanno valore ascetico superiore a quello di ogni altra traduzione.

Rapporto con la tradizione teologica

Mentre tutti e tre i nostri autori raccomandano le opere dei santi padri, il loro atteggiamento verso le altre opere
teologiche non € univoco. Specialmente per quanto riguarda la teologia contemporanea, in relazione alle riflessioni
teologiche delle monache. Naturalmente ogni credente, e tanto piu chi ha scelto la difficile via del monastero deve
conoscere e riflettere sui dogmi della Chiesa ortodossa. Ma le strade per le quali si realizza la conoscenza teologica
devono essere verificate e non indurre in pericolo.

Alla domanda di una sorella, se € consentito avere consolazione riflettendo su Dio, sulla sua onnipresenza e su altro,
rispondeva: “Tutto cid che ci porta all'amore di Dio e all'umilta & consentito, ma dobbiamo conoscere la nostra misura e
non lasciarci trasportare in alto, o essere in stato d’animo passionale”.

Teofane da consigli per la lettura dei libri religiosi, secondo il livello della loro formazione. Consiglia a tutte di leggere i
santi padri, ad alcune, che conoscono lingue straniere, consiglia di fare traduzioni di libri teologici. Cosi una monaca,

Monastero di Bose - Pagina 3 di 7



grazie alla conoscenza del francese e seguendo i consigli del padre tradusse la “Guida alla vita cristiana” di Francesco di
Salse. Peraltro, riconoscendo che non tutto di questi e simili libri pud essere raccomandato alla lettura da parte di tutti, il
vescovo propone di trasformare la traduzione diretta in un “adattamento”.

Ignatij era abbastanza severo nel definire quali libri potessero leggere le monache e consigliava di “limitarsi alla lettura
dei santi padri, la cui ispirazione divina non era oggetto di dubbio”. Metteva severamente in guardia rispetto alle
“traduzioni da lingue moderne”: “quasi tutti sono scritti in spirito di lusinga, come disse I'apostolo Paolo (2Cor 11,13-15) —
chi li legge si lega al diavolo, la sua mente e il suo cuore sono adulteri”. Comunque le lettere e i consigli di Ignatij sono
basati sulla teologia: i suoi consigli sono cristologici, poiché al centro c'@ sempre Cristo, e tutte le strade che egli
suggerisce alle monache portano a Cristo. Anche della tradizione dei padri egli da la propria interpretazione teologica.
Ma le figlie spirituali, specialmente quelle che prima di entrare in monastero avevano una istruzione e una abitudine alla
riflessione, egli le esorta al “pensiero di Dio”".

La preghiera

Fondamento della vita spirituale € la preghiera, il ritmo di questa vita € stabilito dalla regola della preghiera. Tutti gli
starec parlano della Preghiera di Gesu, pur mettendo in guardia da modi arbitrari di praticarla.

Teofane sottolinea il valore della preghiera, ancora maggiore del “pensiero di Dio”. Da alle monache precise
raccomandazioni su come praticare la preghiera di Gesu ed esamina le varie tentazioni spirituali che sorgono in questa
pratica.

Egli evidenzia una delle componenti necessarie del cammino spirituale, la “sobria attenzione verso di sé”. Essa si basa
sulla incessante preghiera o stato d’animo di preghiera, che consiste nel “pensare a Dio con timore devoto e con
decisione pensare, sentire e desiderare solo cio che é gradito al Signore”.

Ignatij ritiene importante l'inchinarsi nella preghiera: bisogna compiere inchini, “perché il corpo senta stanchezza, che
contribuisce alla afflizione del cuore”. Il vescovo si basa sulle parole di Isacco il Siro: “La preghiera in cui il corpo non si
affatica e il cuore non si stringe va in senso contrario: quella preghiera & senza I'anima”. Ignatij distingue la “preghiera dei
novizi”, la “preghiera corporea” che, come il canto, & accompagnata da una “forte tensione esteriore”, per la quale “la
persona raggiunge l'attenzione del cuore e della mente”. Talora egli formula la regola di preghiera per la monaca:
successione e numero delle preghiere e degli inchini. Tuttavia, pur con la severita e 'ammonimento alla rilassatezza,
Ignatij dice che “non 'uomo é per la regola, ma la regola € per 'uomo™:"se avete mancato per debolezza del corpo, o
dell'animo, o della mente, tutto vi perdonera il misericordioso Signore, dinanzi al quale sono giuste anche le vostre
imperfezioni”. In tali casi il vescovo raccomanda di “attenersi al buon senso” e se la “debolezza €& naturale”, si puo
“rilassare il corpo, perché non giunga allo sfinimento”, riducendo gli inchini e la regola serale.

Col progredire nel cammino e il rafforzamento della preghiera del cuore cambiano le regole di preghiera: si riduce la
lettura, ma aumenta la profondita dell’attenzione. Il padre loda per questo la monaca piu esperta. Questo & “piu vicino
alla tradizione dei padri, allimmagine divina” e “a chi pratica il silenzio non si addicono le molte parole neanche nella
preghiera”. L'evangelista Giovanni scrisse di Dio che “dall'eterno si compiace dell’'unico Suo Verbo”. Talora il padre
consiglia di togliere dalla regola serale un cafisma o qualche inchino, per pronunciare le parole piu lentamente e
attentamente, passando “dalla quantita alla qualita”.

Ignatij condannava che nella preghiera prevalesse lo stato della mente e del cuore, mettendo in guardia le monache dal
“darsi arbitrariamente alla fantasia” Da anche un consiglio concreto: “la mente segua la lingua, che pronuncia piano la
preghiera”. |l padre da particolare attenzione alla pratica della preghiera di Gesu: dice che questa pratica “inizialmente
sembra arida, ma poi risulta molto fruttuosa”.

Il digiuno

Il digiuno, come ascesi fisica e spirituale, compito salvifico, secondo i tre autori & necessario. Tuttavia rispetto a tutte
gueste pratiche, bisogna ricordare che “sono per 'uomo, e non 'uomo per esse”. Percio tutti i precettori consigliano alle
sorelle nel caso di debolezza fisica di alleggerire il digiuno, e in caso di malattia di usare il pesce nel grande digiuno.
L’argomento principale € il seguente: Il Signore vede nel cuore, in esso avviene cio che conta per la salvezza, non nelle
pratiche esterne. Allo stesso modo in caso di necessita “facevano anche molti grandi santi”. Ignatij porta a una sua figlia
due consigli degli starec : di santo loann Cassia Romano, che nello scritto “Discussioni” ritiene dannosi ambedue gl
estremi, sia I'abbondanza di cibo, sia I'eccesso di digiuno, poiché vedeva “il troppo cibo come mancanza di vittoria, il
troppo digiuno come un rovesciamento” (?) Il santo il Grande esortava il fratello a essere “uccisore di passioni”, non
“uccisore del corpo”.

Partecipazione ai sacramenti. Confessione. Comunione

Tutti e tre i padri consigliano alle monache di accostarsi piu spesso alla confessione dei peccati. Ma nei monasteri
femminili si tratta piu spesso di confessarsi alla starica che guida la giovane monaca.

Ignatij raccomanda di confessare i peccati alla starica, perché solo la confessione frequente consente di “guadagnare la
misericordia di Dio”. Ritiene utile anche rivelare alla starica i pensieri, allora Dio aiuta a “compiere la vera vocazione
monastica”. Il vescovo riconosca che “questa via € complessa, porta tentazioni,”, ma “rivelando decisamente le
mancanze in opere, parole e pensieri si puo in un solo anno fare pit progressi che con altre pratiche piu faticose nel
corso di dieci anni”.

La comunione eucaristica € ritenuta una componente importante della vita cristiana delle monache, ma la frequenza
della comunione viene stabilita per ciascuna singolarmente, in base alla sua situazione spirituale.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 7



L’'edificazione interiore

Il pentimento

Dal pentimento comincia la vita cristiana e la vocazione monastica.

Teofane consiglia di esaminare tutte le proprie azioni, e, se necessario, purificarsi con la confessione e con una
adeguata penitenza. Nella vita cristiana e ancor piu monastica vi sono cadute, talvolta invisibili a uno sguardo esterno.
Cosi dopo uno speciale dono di Grazia, che Dio ci concede di gustare, gli errori appaiono molto distruttivi. Ma in ogni
situazione “é sempre possibile sollevarsi” se ci si rivolge a Dio “con pentimento e promessa di fare il bene”.

Ignatij ricorda che Gesu, la Verita Celeste scesa sulla terra per gli uomini peccatori e deboli, inizio il suo insegnamento
dicendo: pentitevi! Da qui comincia la vita cristiana, che & sequela di Cristo, e cosi continua “fino all’'ultimo respiro, poiché
la Verita, esortandosi al pentimento, non vi ha posto altro limite sulla terra che la fine naturale che € la fine della vita
terrena delluomo. Ignatij insegna a pentirsi sempre e con tale forza, da sentire nel cuore “come se la vita fosse
precipitata nelle tenebre, come si sente un appestato cacciato via dal villaggio”. La ricompensa prima per il pentimento
nella nostra vita, la maggiore consolazione sara “il pianto e la compassione”. Il pianto & “azione di grazia, data nel
battesimo, € un intervento dello Spirito, ricevuto col battesimo, in favore del peccatore”. Il regno dei cieli, dice il vangelo,
si apre alla “preghiera della reietta” e alla “confessione del ladrone”.

Le umane debolezze

Le debolezze — fisiche, mentali, spirituali — sono considerate un aiuto di salvezza e persino una consolazione.

Macario ricorda I'episodio di Pimen il Grande, quando egli taceva alle domande dell'allievo sulle grandi prove e comincio
a parlare solo quando gli domando delle debolezze e delle lotte.

Tutte le debolezze, insegna Teofane, vanno sopportate, perché le permette il Signore. Cosi Egli prova la sincerita della
devozione a lui. Talora vengono meno anche le consolazioni spirituali che accompagnano le pratiche di virtu. Ma quando
'anima, privata delle consolazioni e cosciente della sua debolezza, comunque serve Dio con tenacia, allora Dio le
restituisce le consolazioni.

Ignatij a questo proposito ricorda che la salvezza dalle debolezze, come dagli ostacoli e dalla prigionia, € solo in Cristo,
poiché solo Lui crea la forza. Egli non consiglia di essere troppo severi verso le proprie debolezze, ma invece di essere
accondiscendenti, poiché “I'eccessiva severita distoglie dal pentimento, portando tristezza e sconforto”

Sopportazione dei dolori

Anche i dolori hanno un senso salvifico. Ma se si sopportano a fatica e conducono alla tristezza, gli starec danno
gualche consiglio su come comportarsi con i dolori.

In caso di dolori e malattie Macario raccomanda la pazienza. “Non abbattetevi, o figli, non siate rigidi nel sacrificio della
vostra pazienza, sappiate che il Signore permette questo per il vostro meglio”. “vedo dalla tua lettera che tu hai
consolazione e dolore alternatamente, questo significa che sei sul cammino giusto. Da ambedue le situazioni trai il bene”

Ma nelle lettere si incontrano anche parole severe: “Mi ha fatto male vedere che sei triste; ho cercato di pacificarti, ma
non sono riuscito, e le mie parole non ti sono gradite”.

Teofane dice che la sopportazione dei dolori “€ una trebbiatura... quanto piu si batte, tanto pit grano si ottiene”. E da
guesta trebbiatura viene il pane “per la mensa di Dio”. Alla domanda di una monaca, per quali peccati vengono i dolori,
risponde: “Non sempre per i peccati. Forse alla corona viene aggiunta una pietruzza, che viene levigata ... meglio non
porsi tali domande, limitarsi a questa conclusione: sia fatta la tua volonta ... sapiente e consolatrice”

Ignatij scrive spesso alle sue monache sulle sofferenze, sul posto della Croce nella vita del cristiano. “Preparatevi ai
dolori, e saranno piu leggeri, rinunciate alla consolazione, ed essa verra a chi si ritiene indegno”. Il modello della
sopportazione senza lamentarsi € Cristo, gli apostoli e i santi, che nella vita ebbero molte sofferenze. Qualunque sia la
nostra situazione, non si puo essere di Cristo senza croce.”

Lotta alle passioni

La lotta alle passioni € uno dei temi principali. Delle passioni sono vittime tanto novizi e novizie, quanto monaci e
monache esperti. Sono litigi, durezza di cuore, sospetto, ansia, aridita, pigrizia, sonnolenza, disobbedienza, negligenza.
Teofane dava consigli sulla lotta alle passioni in base alla singola persona. La cosa principale € “l'interiore dedizione a
Dio in fede speranza e carita”. Tutte queste sorgenti, sotto il segno della grazia, sono nella nostra liberta. E la liberta, con
I'aiuto di Dio, puo essere diretta dall'uomo. Il comportamento esteriore dipende dalla situazione. Il silenzio, ad esempio, &
una pratica sempre opportuna. Percio per facilitare il compito e per evitare che la monaca cada nell’'orgoglio, egli la
benedice con divieto di “dire solo cid che € necessario, e del necessario solo cio che & edificante”

Talora Teofane, in base ai consigli degli starec, mette in guardia anche dalle consolazioni spirituali. Anche in questo vi &
un pericolo,quello di un “compiacimento, che a Dio non € gradito”.

Ignatij esorta a combattere le passioni “come un servo fedele e un soldato di Cristo”. Riporta molti consigli dei santi padri,
esempi di asceti che superarono gli attacchi delle passioni. Ma dice che l'unica speranza nella lotta alle passioni & nel
Signore, e la via € la coscienza dei propri peccati e debolezze. Allora il Signore sara “la vostra fortezza, il vostro canto e
la vostra salvezza”

Superamento delle tentazioni

Tutti gli starec riconoscono che le tentazioni accompagnano inevitabilmente la vita cristiana come quella monastica.
Macario evidenzia due tentazioni frequenti nei novizi: il turbamento e la paura, e i cattivi pensieri sulla scarica o le
sorelle. “Mi scrivi del tuo turbamento e paura: vengono dalla piccolezza di animo.. rivolgiti a Dio, Lui ti ha chiamato al Suo
servizio”

Monastero di Bose - Pagina 5 di 7



Nei momenti difficili, quando alla monaca vengono pensieri sullo stesso starec Macario, egli non si turba, sostiene
I'animo debole, sebbene la rimproveri di piccolezza: “Ti sai afflitta, perché ti sono venuti cattivi pensieri su di me... Tu
non sei molto colpevole, sii tranquilla; e se anche in qualcosa hai consentito, non preoccuparti. Ti perdono.”

Secondo Ignatij, talora alle tentazioni portano la mancanza di umilta e la fiducia nelle proprie forze, il prendere impegni
superiori alle forze, che & segno di orgoglio. Bisogna credere che Iddio non ci da tentazioni superiori alle forze, percio
davanti alle tentazioni bisogna “abbassare la testa”. Riporta le parole di Isacco il Siro che “l'uomo, prima di avere le
tentazioni, prega Dio come estraneo a Lui, ma quando per Lui & assalito dalle tentazioni, allora Lo prega come se fosse
di Lui”

Talora Ignatij ritiene I'apparire delle tentazioni un buon segnale, cioé I'inizio di una preghiera giusta e benefica. Quando
le monache si lamentano con il vescovo che all'inizio della pratica della preghiera di Gesu nascono “tristezza e le sue
conseguenze: fastidio, incomprensione, sonno eccetera”’ egli riporta le parola di Giovanni Climaco: “Il beneficio della
preghiera... lo si nota dagli ostacoli che il demonio fa nascere durante la stessa preghiera”.

Un mezzo efficace per combattere le tentazioni Ignatij lo vede, secondo Giovanni Climaco, nel “ricordarsi della morte”.
Consiglia di pensare alle pene dell'inferno, e allora “le tentazioni diventano leggere”

Umilta e auto rimprovero

La saggia umilta & la condizione dell'anima che & necessaria sempre e a tutti. Essa € strettamente legata al pentimento
e alla confessione dei peccati.

Macario riporta alle sorelle le parole di Isacco il Siro che “come il sale in ogni cibo, cosi € necessaria I'umilta in ogni
buona opera”

Teofane non solo consiglia come sviluppare I'umilta, ma lui stesso coltiva questa umiltd nelle sue lettere. Cosi a una
monaca che desidera i voti solenni egli la rimprovera per la sua eccessiva autonomia e per la sua domanda su quale
impressione avesse dato.

Il vescovo da un insegnamento sulle croci che 'uomo porta nella sua vita cristiana e che “nascono una dall’altra” e sono
inseparabili fino alla tomba. C’e la croce esteriore che “sta sulle spalle” — dolori, privazioni, malattie, calunnie” C'é la
croce interiore — “abnegazione e automortificazione”. C'é la croce “spirituale, Divina — la crocifissione per volonta Divina”
Ignatij, con degli esempi tratti dal vangelo, augura alle sorelle di avere “l'umilta travagliata”, poiché il cuore afflitto e umile
sard apprezzato da Dio. Il costante auto-rimprovero, la confessione a se stessi della nostra debole volonta, questa é la
strada di chi si fa umile giudicando severamente se stesso, allora Dio “lo giustifica e ha pieta di lui”.

“Mi sono confortato, vedendo dalla tua lettera che non sei cosi arguta come eri prima”, scrive Ignatij a una monaca. “Ti
scrivo cosi apertamente, che tu puoi vedere come ti sono vicino col cuore e come desidero che tu faccia progressi nel
Signore”

La pace nell’anima

Tutti gli starec parlano di raggiungere la pace dell'anima, ma in modo diverso.

Macario vede la pace interiore e la serenita nellumilta. L'insufficienza di cido & evidenziata dal contatto con pensieri
passionali verso cui il cuore si dirige, evidenziando cosi che 'uomo interiore & in accordo con le proposte del nostro
nemico. Egli esorta le sue figlie a essere tranquille e serene, e anche qui la strada € il riconoscimento delle proprie
mancanze, il ritenersi “l'ultimo degli ultimi”. Allora qualunque rimprovero sara accettato serenamente.

Teofane consiglia di “mettersi col cuore davanti a Dio, e rimanerci saldamente” La migliore situazione del cuore € la
tensione interiore a voler rimanere con il Signore”. Quando questo avviane, tutto il resti si ordina da solo, tutto cid che &
esteriore si allontana e rimane “lddio nell'anima e I'anima in Dio”. Consiglia perfino a una figlia, per raggiungere questa
condizione, di isolarsi nella cella come in una tomba. E dalla cella “costruire una scala verso il cielo”, sulla quale il cuore
puo salire, tenendosi lontano dalla vanitd mondana e dagli spiriti del male.

Ignatij vede solo nella fede la pacificazione de turbolento animo umano: “La fede ... porta alla serenita spirituale” scrive
Ignatij parlando degli uomini che hanno raggiunto la pura contemplazione. “Raggiunta questa serenita, riposano
piacevolmente sui lussuosi giacigli della visione di Dio”

La fede in Cristo, come dicono gli starec, ci permette di sopportare debolezze e dolori, di lottare con tentazioni e
passioni. Solo la fiducia che il Signore prende su di sé ogni peso € I'unica vera saldezza e forza del cristiano.

9.9 L'amore

Corona del progresso spirituale € il raggiungimento dell’amore, quel sentimento perfetto senza del quale, come dice San
Paolo, non contano nulla le virtu e le offerte, I'unico che “non cessa mai” (1Cor 13,1-12).

“L’amore senza umilta non pud essere saldo — scrive Macario a due sorelle monache — L’ho visto nelle vostre lettere:
avete abbandonato il mondo, ma I'avete fatto per amor proprio; in voi non c’era posto per I'umilta, anzi I'avete esclusa”
Ignatij, seguendo i santi padri, distingue due tipi di amore: naturale ed evangelico, cioé “in Cristo”. L’amore naturale é
dato alluomo dalla creazione ed € in ognuno, ma € stato deteriorato dal peccato originale. Ora Cristo, “che guarisce in
modo divino le nostre infermita, guarisce anche I'amore deteriorato”. Cristo non solo ristabilisce quello che era prima del
peccato originale: egli “innalza I'amore a un altissimo grado di ardore, gli da purezza, santita “e ci dice di amare negli
uomini Lui, il Signore”. Con la fiamma dell’amore in Cristo si spegne “la fiamma brutta e fumosa dell’amore carnale, un
amore ibrido, fatto di un piacere immaginario e di duro tormento”

Conclusione

Il ruolo della paternita nella vita spirituale
Perché e tanto importante la direzione spirituale nella crescita spirituale e quindi per la salvezza? Qual € la specificita di

Monastero di Bose - Pagina 6 di 7



guesto insegnamento? Gli starec hanno creato in sé un uomo nuovo, che vive secondo le norme della Grazia cristiana.
Un uomo umile che si rallegra in Cristo, un uomo che ama, che non teme gli ostacoli esterni. Questo nuovo uomo
interiore, non condizionato dalle circostanze, gli starec lo formavano anche nelle persone che ricorrevano a loro. Talora
ad alcuni cambiavano le scelte di vita, talora lasciavano tutto I'esterno senza cambiamenti. Gli starec aiutavano i figli
spirituali a divenire vasi di grazia divina, ad assumere un nuovo contenuto, che per 'uomo poco esperto é difficile
definire. In questa guida, in questa penetrazione nel destino umano, in questa gioia per il Signore delle anime dirette
dallo starec, nella loro dedizione e fiducia si capisce la specificita dello starcestvo russo.

Gli starec si riconoscevano servitori di queste anime, come scriveva Ignatij: “Desideri essere con me mia figlia? lo vado
in visibilio, guardando la schiera dei miei figli spirituali, dei quali non sono degno di chiamarmi padre, ma servitore”.
Quale potere puo avere un servitore? Il grande potere dellamore paterno. Invisibile € la vita contemplativa dello starec,
raggiunta da lui nel cammino della propria rinuncia alla volonta e dell'ubbidienza al padre spirituale

Lo starec per umilta non usa rivelare il suo mondo interiore, le sue alte visioni, ma si rivela nelle sue lettere e talora in
brevi componimenti. Le lettere degli starec ci inseriscono nella ereditad spirituale della Chiesa — fatta di parola e di
esperienza — aiutandoci nel nostro cammino. Le parole e le immagini dei santi Padri hon erano solo proposte
verbalmente in una lingua molto chiara, ma erano vissute insieme ai discepoli, percid erano e sono tuttora veramente
salvifiche.

Ricordiamo in quale epoca vissero quegli starec. Il secolo successivo, il 20°, fu un secolo di persecuzioni per la Chiesa.
Gli starec, come se presentissero la bufera imminente, si misero al servizio del mondo. La Chiesa russa affrontd le
persecuzioni rafforzata dallo starcestvo, le ha superate e ha aggiunto alla schiera dei santi la schiera dei nuovi martiri.

Multiformita nell’unita e unita nella multiformita

Le lettere degli starec sono sempre una risposta alla vita reale, ai problemi concreti delle persone. A ogni figlio spirituale
trovavano la sua strada, spiegavano, evidenziavano il suo archetipo, entravano nel mistero che il Creatore ha messo in
ogni anima.

Malgrado le differenze nelle risposte concrete, queste risposte costituiscono qualcosa di unitario, talora le loro parole
coincidono del tutto. Questo perché esse vengono da un’unica esperienza, di cui gli starec erano partecipi.

| consigli degli starec davano il diapason della vita spirituale, I'orientamento verso la Verita e la salvezza, perché con le
loro labbra parlava la Chiesa.

Monastero di Bose - Pagina 7 di 7



