Unita della Chiesa

Stampa
Stampa

XXVI Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa
DISCERNIMENTO E VITA CRISTIANA

Monastero di Bose, 5-8 settembre 2018

in collaborazione con le Chiese ortodosse

Segui 7 i lavori su

Osservatore Romano
6 settembre 2018
di IRENEI STEENBERG

Il “discernimento”, nel nostro discorrere ordinario, € in genere attribuito al dominio della pratica spirituale e della teologia
ascetica. Questo tipo di ascesa verso la santita si produce quando il nous, purificato dalle passioni e rafforzato da
un’obbediente disciplina ascetica, diviene piu perfettamente capace letteralmente di una diakrisis, cioé di un giudizio
basato su di una retta divisione di categorie contrapposte. Il giusto dall’errato. Il santo dal profano. Cio che unisce da cio
che porta all'apostasia. O, per esprimerla con il linguaggio scritturistico della prima disciplina ascetica del’'uomo, la
«conoscenza del bene e del male». E il giusto discernimento di tali realta che permette alla fatica ascetica dell'uomo di
dare accesso alla theoria, alla reale, esperienziale visione del Divino, alla cui Vita si viene uniti.

Cio significa che prima dell’'esercizio del discernimento interiore, noetico, deve venire il discernimento di quello stesso
Corpo, il discernimento della Chiesa. Prima che un uomo possa affilare con frutto la sua percezione spirituale cosi che lo
conduca a una profonda unione con Cristo in quanto Uno della santa Trinita, egli deve correttamente sapere dove e che
cosa € il suo Corpo, dove e che cosa € la sua Chiesa.

Questo tipo di discernimento per sant’lreneo era di estremo interesse per delle ragioni che erano eminentemente
pratiche, pastorali. Ai suoi giorni, la Chiesa esisteva in un contesto in cui corpi variabili in rapida diffusione e in continua
espansione spesso cercavano di avocare a sé un’eredita comune. Sebbene non tutti i gruppi che gli studiosi
comunemente raggruppano insieme come “gnostici” fossero all’'origine cristiani (realta oggi ben compresa), nhondimeno
un gran numero di loro lo era. E naturalmente erano queste le sette da cui Ireneo, in quanto pastore di un gregge
martire, era piu inquietato.

E per questo che sant’lreneo li sentiva come una grande minaccia per i cristiani: non perché fossero cosi “diversi’, ma
perché erano cosi “simili”. La questione all'ordine del giorno era precisamente cosa facesse si che essi erano nell’errore
e la Chiesa nel giusto. E qui che I'ecclesiologia era sentita da sant'lreneo come una realtd ascetica. Individuare la
Chiesa, discernere cosa essa fosse, dove e come fosse. Dal momento che la Chiesa & il Corpo di Cristo,
un’affermazione fondamentale di sant’lreneo é che solo al suo interno e come Chiesa un uomo pud ascendere all’'unico
Dio che realmente esista, lI'unico Padre eterno dell’Unigenito Figlio, insieme al suo Spirito. Lo sforzo verso il
discernimento delle realta spirituali e verso la trasformazione ascetica che esso genera conduce a risultati radicalmente
diversi quando & praticato all'interno della Chiesa o fuori di essa. «E vera soltanto questa predicazione della Chiesa»,
nota Ireneo; fuori dalle sue braccia, 'uomo «subisce una ferita» per ogni tentativo di sforzo spirituale. Egli deve piuttosto
«prendere il latte dal seno della Chiesa ed essere nutriti dalle Scritture del Signore. La Chiesa infatti & stata piantata come
un giardino» e all’esterno di questo giardino si trovano molte cose, ma c’eé solo una cosa che non mente: il Corpo di
Cristo nella sua pienezza. Il Corpo e il Cristo, infatti, sono la stessa cosa e I'unione con 'uno significa la vita nell’altro.
Senza di lui si possono studiare gli stessi concetti, leggere gli stessi testi, ricevere e riecheggiare le stesse parole, ma il
risultato finale della fatica intrapresa condurra a qualcosa di totalmente differente.

Naturalmente, la questione ascetica diviene quindi come lo si deve fare? Come si discerne la Chiesa e si & uniti a lei
cosicché l'ascetismo interiore, spirituale possa svilupparsi in quanto sentiero che conduce alla vita? E qui che sant'Ireneo
espone una serie di principi ecclesiologici che servono come fondamenta per la vita spirituale — forse uno dei suoi doni
pit potenti, e meno studiati, alla storia del pensiero cristiano. Per il vescovo di Lione, I'ecclesiologia non & né storia né
istituzionalismo, né autoritarismo. E una visione sul luogo della santificazione e della vita eterna. L’ecclesiologia &
l'incarnazione dell’'ascetismo, e dunque 'asceta deve prima e prima di tutto essere uno che ha fatto discernimento sulla
verita della Chiesa.

Un primo principio € che la Chiesa € una. Naturalmente, Ireneo precede la definizione conciliare di «una, santa, cattolica e
apostolica Chiesa» di piu di un secolo, ma insiste tanto su questa realta quanto tutti i padri della sua generazione e delle
successive. La Chiesa & e deve essere una perché ¢é il Corpo di Cristo e non c’é che un solo Corpo di Cristo, un solo

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://www.monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://www.monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/

Figlio. Sebbene sia dimora di una grande varieta creazionale, e la ospiti in se stessa, (e Ireneo non solo ammette, ma
difende e si rallegra per i modi diversi in cui i diversi apostoli, per esempio, articolano la verita della dottrina), la Chiesa
nondimeno, per natura, € una singolarita. Ecclesiologicamente non ci pud essere alcuna molteplicita, alcun parlare di
“chiese” propriamente dette, perché sarebbe esattamente come confessare una molteplicita di figli — una impossibilita
teologica. Sant’lreneo non esita a utilizzare I'espressione “chiese” nel modo in cui lo facevano altri della sua epoca — in
riferimento cioé alle chiese locali: la Chiesa di Roma, le Chiese dell’Asia”, eccetera — ma questo solamente per
esprimere la realta dell'unica Chiesa incarnata in una quantita illimitata di chiese locali. La sua idea nel parlare in questo
modo di “chiese” & sempre di mostrare come esse siano manifestazioni locali dell’'unica Chiesa, che nella sua natura e
forma é una e la stessa ovunque. Ha voci diverse, diverse sfumature di personalita, forse, in quanto incarnata nelle
diverse individualita delle sue guide e dei suoi membri in ogni luogo, ma ogniqualvolta quella diversita conduce all'idea di
una molteplicita di chiese in senso ecclesiologico, Ireneo si figura che I'opera di quelle guide sia precisamente di tagliar
via quello che e diventato “diverso” per tornare a cido che € uno e vero. Non pud esserci una qualsivoglia variazione
sostanziale nella Chiesa una santa dal momento che la sua verita & «immutabile», e «benché sia disseminata in tutto il
mondo», essa «abita una sola casa», con «una sola anima e lo stesso cuore», insegnando l'inalterabile verita di Dio «in
pieno accordo, come se avesse una sola bocca».

Secondariamente, e in maniera direttamente connessa a quest'armoniosa proclamazione della verita, si ha la premessa
essenziale che la dottrina della Chiesa & anch’essa una, dal momento che & espressione della volonta e della natura di
Dio. Qui sant'lreneo & persino piu severo (in accordo con la testimonianza patristica nel suo insieme) sul fatto che non
possa esserci affatto diversita, né qualsivoglia molteplicita. La verita custodita dalla tradizione della Chiesa &€ immutabile,
«permanente» e rendersi «estranei alla comunione dei fratelli» & fondare non una diversitd dottrinale nell'unita, ma
semplicemente un’ipocrisia: la pretesa di seguire Dio mentre in realtad «ciascuno conserva la propria opinione su Dio». Se
individui differenti (apostoli compresi) possono parlare con voci differenti, toni differenti, espressioni differenti, questa
varieta di articolazione non € mai in alcun modo percepita come una varieta di insegnamento dottrinale. Qualsiasi
“diversita” nel dominio del dogma equivale a un’enfatica distorsione della volonta e della natura di Dio, il quale non pud
essere diviso, moltiplicato, cambiato o alterato. Per dirla con Ireneo, «la Chiesa in tutto il mondo, avendo la sua origine
negli apostoli, conserva una e una stessa opinione a proposito di Dio e di Suo Figlio». O in maniera ancor piu completa:
«La via di quelli che appartengono alla Chiesa percorre il mondo intero, perché possiede la solida tradizione derivante
dagli apostoli, e ci consente di vedere che una sola e medesima € la fede di tutti, perché tutti credono in un solo e
medesimo Dio Padre, ammettono la medesima economia dell'incarnazione del Figlio di Dio».

A partire da questi due principi elementari di unita assoluta, il processo di discernimento sulla Chiesa consiste

principalmente nel percepire correttamente dove tale unita essenziale esista. Per sant'lreneo questo € determinato

soprattutto dal lascito degli apostoli. La Chiesa esiste dove gli apostoli hanno camminato: € un diretto, immediato e

personale lascito dell’esperienza apostolica del Figlio di Dio, e la sua ininterrotta trasmissione alle generazioni future.

Come dice Ireneo: «Non abbiamo appreso il piano della nostra salvezza da altri se non da coloro attraverso i quali il
Vangelo € giunto fino a noi, Vangelo che essi un tempo proclamarono in pubblico e che in un periodo successivo, per

volonta di Dio, consegnarono a noi nelle Scritture, perché fosse fondamento e colonna della nostra fede».

Gli elementi “istituzionali” della struttura della Chiesa hanno dunque un immediato valore dogmatico, teologico e
soprattutto ascetico. La successione dei suoi vescovi a partire dai santi apostoli non consiste semplicemente nel
dimostrare la continuita storica e I'autorita, né solo nell'assicurare che gli errori possano essere trattati all'interno della
comunita di successione tra vari vescovi locali; al di la di questi fatti importanti, la successione apostolica e
l'assicurazione vivente di un incontro tramandato — il dare corpo alla dispensazione da parte del Signore dell’esperienza
di Lui. Senza di lei, ci si chiede dalla natura di cosa la Chiesa possa in realta derivare, e quella che segue una tale via
molto semplicemente cessa di essere la Chiesa.

Discernere l'unita della Chiesa & un processo di riconoscimento della Chiesa nella sua singolarita, respingendo la
variazione e la separazione da questo Corpo singolare che puo risiedere nel cuore, nella mente e nella pratica e che,
ereditando il luogo dell’esperienza apostolica, apre la porta alla guarigione dell’anima e alla deificazione della creatura. E
il compito di guardare all'esperienza della croce — di crocifissione, risurrezione, ascensione — nella sua incarnazione
vivente e di essere spinti in quell’esperienza. Per questo motivo, assistere il principiante in questo compito di discernere
la Chiesa, di maturare una giusta ecclesiologia, € tra le principali opere pastorali che un cristiano possa intraprendere.

Tags: Avvenire

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.eu//https://www.monasterodibose.eu//component/tags/tag/avvenire
https://www.monasterodibose.eu//https://www.monasterodibose.eu//component/tags/tag/avvenire

