Fatica ascetica e nuova umanita in Cristo

Stampa

Stampa
L'Osservatore Romano, 10 settembre 2009
Pubblichiamo alcuni stralci della relazione Teologia della fatica ascetica tenuta dal metropolita di Minsk, Filaret - esarca
patriarcale di Bielorussia e presidente della commissione teologica del Patriarcato di Mosca - al XVII Convegno
ecumenico internazionale di spiritualitd ortodossa che si € aperto oggi, mercoledi, al monastero di Bose. Ai partecipanti
al convegno sono giunti messaggi di saluto da Benedetto XVI, dal Patriarca ecumenico di Costantinopoli Bartolomeo, dal
Patriarca di Mosca, Cirillo.

“Sia benedetto il Regno del Padre del Figlio e dello Spirito Santo”

Con questa parole comincia, in ogni chiesa ortodossa, la Divina liturgia. Ma ogni volta che ci si rivolge a Dio bisognha
iniziare con questa glorificazione, poiché essa, secondo san Nicola Cabasila, “mette da parte noi stessi e tutto cio che &
nostro, e glorifica il Signore per Lui stesso, per la Sua forza e la Sua gloria”. Inizio la mia riflessione sulla teologia della
fatica ascetica - il podvig -, con questo pensiero di un santo padre, e cid per due ragioni. La prima ragione € che lo scopo
del podvig ascetico ¢ il distacco dalle passioni. E' noto che raggiungere questo distacco & considerato la virtl piu alta in
molte culture, anche in quelle che non hanno relazione con la fede in Gesu Cristo.

Soltanto nel cristianesimo, pero, le fonti del distacco dalle passioni si accentrano nella Divino-Umanita del Figlio di Dio —
Figlio del’lUomo. Lo scopo del podvig ascetico del cristiano non consiste nello sviluppo delle proprie capacita umane, ma
ha tutt'altra finalita. Lo scopo infatti € la ricerca dei modi di contatto con Dio: con il proprio Creatore, il Salvatore, il
Consolatore. Ecco perché la glorificazione del Signore per il Signore stesso, per la Sua potenza e gloria, € la risposta
originale dell'individuo al richiamo evangelico: “Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua
croce e mi segua” (Mt 16,24).

La seconda ragione della nostra attenzione al pensiero di san Nicola Cabasila & che la materia della nostra riflessione, la
lotta spirituale, impegna i cristiani a una specialissima attenzione ai rapporti vicendevoli e verso se stessi. Questa
attenzione spirituale, direi anche evangelica, trova la sua incarnazione ideale nella Divina liturgia. Infatti in questo
servizio divino il Signore altissimo stesso ci riunisce in una unita inscindibile. Proprio in ragione di questo riunirci,
per questa unione eucaristica dei suoi fedeli Egli “ha dato il suo Figlio Unigenito, perché chiunque crede in Lui non
muoia, ma abbia la vita eterna” (Gv 3,16). L'unita di tutti e di ciascuno non solo riproduce la sinfonia delle membra di un
solo corpo, ma diventa un fatto pienamente reale, poiché la Santa Chiesa é il Corpo di Cristo, il corpo del Figlio di Dio
dato agli uomini, “Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito” (Gv 3,16).

Questo ¢ il punto di vista ortodosso sulle finalita del podvig ascetico e sui mezzi dati da Dio per conseguirlo. Orientandoci
su questo ideale evangelico, ci sforziamo di avvicinarci, con sobrieta spirituale e mitezza, a una comprensione
ecumenicamente cristiana del concetto di lotta spirituale.

(...) Partecipi del Corpo di Cristo nel sacramento del Battesimo e della Cresima, siamo chiamati ad assimilare e ravvivare
i doni dello Spirito Santo che abbiamo ricevuto. In questo € racchiuso il podvig ascetico del pentimento, in greco
metanoia, che significa “cambiamento di mente”. “ll nostro uomo vecchio” (Rm 6,6) nel pentimento trasforma il proprio

pensiero, per acquisire il diritto di dire, con I'apostolo Paolo: “Ora noi abbiamo il pensiero di Cristo” (I Cor, 2,16).

Ne consegue che il senso della nostra azione ascetica non consiste nello sviluppare le capacita delluomo vecchio”, ma
nell’acquisire una nuova umanita in Cristo. || cammino verso questa umanita si compie nella lotta alle passioni, che
costituiscono proprio I'essenza menzognera dell'uomo vecchio. Il pentimento € considerato come una morte, in rapporto
alla necessita di rinunciare al modo di vita dell'uomo vecchio, che in ultima analisi &€ chiuso in se stesso. Credo sia giusto
definire questo modo di vita (del’'uomo vecchio) come individualista, tanto piu se si tiene conto del significato della parola
latina individuum, cioé indivisibile, a se stante. L'origine dell'individualismo sta nel desiderio delluomo di essere lui
stesso un dio, non di essere insieme al Creatore; cosi egli € affetto dalla sete di sottomettere a se il mondo, ma senza
trovarsi in un determinato grado di una gerarchia stabilita da Dio; € volto a mitigare la paura di perdere il potere
personale di fronte alla necessita di condividerlo con le altre anime all'interno di quella gerarchia.

“L'uomo vecchio” si protegge da questa paura con il proprio orgoglio. Questa tentazione funge da catalizzatore per la
moltitudine di tutte le altre passioni e crea nella coscienza dell'individuo lillusione di essere pari a Dio. In tale stato
'uomo non & capace di compiacersi della verita (1 Cor 13,6), cioé non & capace di amare un altro uomo. Infatti per lui un
altro uomo & sempre una minaccia alla sua propria sovranita. In questo meccanismo di orgoglio la coordinata “l'altro”
diventa oggetto di invidia, di irritazione e di odio, vizi che nella cecitd spirituale spesso vengono considerati
manifestazioni di un carattere forte. Istituendo la Chiesa, il Signore ha dato inizio a una diversa logica dei rapporti
interpersonali. Ricordo le parole della preghiera liturgica al momento della frazione dell’Agnello, che esprimono
chiaramente questa logica:

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/CEISO_ok.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/CEISO_ok.jpg

“Viene frazionato e diviso I'’Agnello divino, frazionabile e indivisibile, sempre mangiato e mai consumato, ma santificante
per coloro che ne partecipano”.

Qui vediamo la confutazione dell'individualismo, per il quale la divisione & simile alla morte. E insieme c’'€ qui un
paradosso: I'Agnello Divino viene frazionato e al tempo stesso rimane indivisibile. Viene mangiato, ma esso non si
consuma. In questo sta il paradosso della vittima, la paradossalita del sacrificio come forma di pensiero e modo di vita.
Cosi il dare diventa sorgente del ricevere, e la morte I'inizio della nascita. Seguendo questa logica, noi ci asteniamo
dall'assecondare il nostro “io”, comunque si esprima questo assecondare: sotto forma di emozioni psichiche o nella
aspirazione alle comodita materiali. Il senso di questo astenersi € il Signore stesso: noi rinunciamo a qualcosa al fine di
fare spazio in noi alla Grazia divina. Questo astenersi, insieme al tendere della volonta verso Cristo, si chiama “digiuno”,
che secondo il beato Giovanni Climaco é “causa del distacco dalle passioni, risoluzione dei peccati, porta del paradiso e
godimento celeste”.

Tuttavia il digiuno produrra frutti solo quando sara unito al discernimento. Il discernimento, come una lancia affilata, deve
troncare le passioni e aprire all'anima pentita il suo stato autentico. Possiamo dire che con il digiuno €& la nostra carne
che viene offerta come culto razionale a Dio (cf. Rm 12,1). La parola russa plot’ (carne) ha la stessa radice dell'aggettivo
plotnyj (denso, compatto) che in questo contesto si pud intendere come impenetrabile alla luce. In tal modo lo
smembramento delluomo carnale con la lancia del digiuno “razionale” (con “discernimento”) fa si che la carne diventi
penetrabile per la luce della Grazia divina. Comprensibilissime diventano allora le parole del monaco sinaita Giovanni

Climaco riguardo al digiuno, che é “lampada nella tenebra, ritorno dell’errante sulla giusta via, illuminazione di chi non
vede”.

Separando il buono e il cattivo nella propria anima, possiamo di nuovo raccoglierla in unita. E questa novita riguardera
anche le passioni in quanto forze della nostra anima. Infatti le passioni sono un male e portano sofferenza quando sono
generate dalla natura umana peccatrice. Ma esse possono e devono avere un orientamento buono nelle loro azioni. Non
a caso nella letteratura ascetica vi & I'espressione “passione scevra di passioni”. Con tale formula si indica un tendere
dell'uomo a Dio che non sia oscurato dall’'orgoglio.

(...) L'esortazione di Nicola Cabasila a glorificare Dio per amore di Dio stesso ci riporta nuovamente al fatto che il podvig
ascetico non € un fine in se stesso dell’esistenza umana, ma un cammino che conduce dall'umanita alla divino-umanita.
Cosi la triade evangelica “via, verita e vita” si rivela nello stesso Signore nostro Gesu Cristo.

FILARET DI MINSK

esarca patriarcale di Bielorussia

e presidente della commissione teologica
del Patriarcato di Mosca

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



