Warning: getimagesize(images/stories/preghiera/martirologio/dicembre/lapidazione_stefano_sanctas.jpg): failed to
open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/preghiera/martirologio/dicembre/lapidazione_stefano_sanctas.jpg): failed to
open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Prolusione del Priore di Bose

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image
‘images/stories/preghiera/martirologio/dicembre/lapidazione_stefano_sanctas.jpg’
There was a problem loading image

‘images/stories/preghiera/martirologio/dicembre/lapidazione_stefano_sanctas.jpg’

Martirio di Stefano

Simposio ecumenico internazionale

UNA NUBE DI TESTIMONI
OPPORTUNITA PER UNA COMMEMORAZIONE ECUMENICA

TESTIMONIANZA E MARTIRIO NELLA BIBBIA
Prolusione di ENZO BIANCHI, priore di Bose
Bose, 30 ottobre 2008

Introduzione

Chi rende testimonianza (ho martyron) alla verita, difendendola con le parole o con gli atti, puo a giusto titolo essere
chiamato «testimone» rhartys). Ma secondo la consuetudine dei fratelli colpiti dai comportamenti di quelli che hanno
combattuto fino alla morte per la verita, non si usa «martire»rfartys), in tutta la forza di questo termine, se non per quanti
nell’effusione del sangue hanno reso testimonianza (martyrésantas) al «mistero della pieta» (1Tm 3,16).

Queste parole di Origene (meta del iii secolo d.C.) nel suo Commento a Giovanni (ii,210) si prestano bene a introdurre
una riflessione sul tema della testimonianza/martirio nella Bibbia. E noto infatti che i termini greci martyréo/martyria/
martys, che appartengono originariamente alla sfera del linguaggio legale con il valore di «testimoniare, fare una
dichiarazione pubblica», hanno iniziato ad essere utilizzati come vocaboli tecnici per indicare il martirio solo nelle
Passiones e negli Acta Martyrum del ii secolo, in coincidenza con la persecuzione diffusa dei cristiani da parte
dell'impero romano. Nella versione dei Ixx e nel Nuovo Testamento — con qualche rara eccezione — martyréo e affini
sono invece utilizzati con il valore di «testimoniare, rendere testimonianza», cosi come la radice ebraica sottostanteud
(da cui ‘ed, «testimone»).

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://www.monasterodibose.eu//https://www.monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/martirologio/dicembre/lapidazione_stefano_sanctas.jpg
https://www.monasterodibose.eu//https://www.monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/martirologio/dicembre/lapidazione_stefano_sanctas.jpg
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-di-spiritualita/884-2008-una-nube-di-testimoni
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-di-spiritualita/884-2008-una-nube-di-testimoni
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-di-spiritualita/884-2008-una-nube-di-testimoni
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-di-spiritualita/884-2008-una-nube-di-testimoni
https://www.monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-di-spiritualita/884-2008-una-nube-di-testimoni

Sappiamo pure che nei vangeli secondo Marco (cf. Mc 14,55-56.59.63) e Matteo (cf. Mt 18,16; 26,65) il linguaggio della
martyria € sempre limitato allo spazio legale, mentre in Luca (vangelo e Atti) esso assume anche un significato piu largo,
quello del rendere testimonianza a Gesu (cf. Lc 4,22; At 1,8) e alla resurrezione (cf. Lc 24,48; At 1,22; 3,15). Nel quarto
vangelo, poi, questo vocabolario descrive la missione di Gesu e, di conseguenza, quella dei discepoli: il verbo martyréo,
che ricorre ben trentatré volte, & utilizzato per esprimere riassuntivamente la testimonianza di Gesu resa al Padre (cf. Gv
5,36) — e viceversa (cf. Gv 8,18) —, alla verita (cf. Gv 18,37), alla luce (cf. Gv 1,7-8); si noti perd che mai Gesu é definito
martys.

Ma a prescindere da queste considerazioni di carattere lessicale, mi pare piu importante riflettere sulla realta del martirio:
guella di una testimonianza pubblica della fede in Dio e in Gesu Cristo data da uomini e donne, testimonianza che
giunge fino alla morte violenta e che, a partire da una certa epoca, viene designata con il termine riassuntivo di «martirio».
In guesto senso e innegabile che le Sante Scritture presentino modelli di «martiri»ante litteram sui quali i credenti
cristiani, fin dalle prime generazioni, hanno meditato per rinsaldare la loro fede.

Cerchero dunque di analizzare le piu significative figure di testimoni/martiri presenti nella Bibbia, modelli esemplari che
attestano la continuita della tradizione del martirio per i credenti della Prima e della Nuova Alleanza.

1. Testimonianza e martirio nell’Antico Testamento

a) Martirio e profezia

Secondo la tradizione giudaica, confluita per es. nel testo apocrifo Vite dei profeti — composto all'epoca della fine del
secondo tempio ma trasmesso dai cristiani —, la sorte dei profeti autentici &€ quella di essere perseguitati. In particolare, il
martirio e la morte violenta sono il sigillo per eccellenza della missione profetica, il culmine della testimonianza resa a Dio
di fronte all'idolatria dominante e alla disobbedienza degli uomini alla sua volonta. E con questa consapevolezza che,
nella liturgia espiatrice celebrata al ritorno dall’esilio, i leviti confessano che i nostri padri] si sono ribellati contro di te, o
Dio, si sono gettati la Torah dietro le spalle, hanno ucciso i tuoi profeti che li ammonivano per farli tornare a te e ti hanno
insultato gravemente» (Ne 9,26). Gesu stesso si porra nelle parole e nei fatti in questo solco; e Stefano nel lungo
discorso che precede la sua lapidazione chiede ai suoi aguzzini: «Quale dei profeti i vostri padri non hanno
perseguitato?» (At 7,52).

Questa lunga storia si apre con Mose, «servo del Signore» (Dt 34,5) duramente contestato e messo alla prova in vari
modi dai figli di Israele durante il cammino nel deserto (cf. Es 17,1-7, ecc.). In una tradizione ripresa da Osea vi sono due
versetti che, pur essendo di interpretazione molto incerta, sembrano testimoniare le sofferenze fino al sangue inflitte al
grande profeta. Ve ne fornisco una traduzione letterale:

Per mezzo di un profeta il Signore fece uscire Israele dall’Egitto e per mezzo di un profeta lo custodi. Ma [Efraim] lo
provoco fino all’lamarezza: percio il suo sangue ricadra su di lui e il suo obbrobrio gli rendera il suo Signore (Os 12,14-15).

Ma il martirio dei profeti &€ attestato con certezza gia da Elia, a meta del ix secolo a.C. Mentre fugge dalla persecuzione
della regina Gezabele verso la montagna di Dio, I'Oreb-Sinai, al Signore che gli chiede: «Che fai qui, Elia?», egli risponde:
«Sono pieno di zelo per il Signore, Dio dell’'universo, poiché i figli di Israele hanno abbandonato la tua alleanza, hanno
demolito i tuoi altari, hanno ucciso di spada i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano di togliermi la vita» (1Re
19,9-10.13-14). La «colpa» dei profeti & quella di opporsi al potere idolatrico, fonte di oppressione economica e sociale
per i poveri: € attraverso la loro difesa della giustizia che essi testimoniano la sovranita assoluta di JHWH e confessano
la loro fede in lui fino al dono della vita.

Si potrebbero citare altri esempi di profeti perseguitati fino al martirio, tra cui spiccano quello di Uria (cf. Ger 26,20-23) e
quello di Zaccaria, ricordato anche da Gesu (cf. 2Cr 24,17-22; Mt 23,35; Lc 11,51). Ma io vorrei soffermarmi solo sul
caso paradigmatico di Geremia, vissuto a cavallo tra il vii e il vi secolo a.C. Tutto il suo ministero profetico pud essere
letto come un’ininterrotta passione, che nasce dal contrasto tra il suo annunciare la parola di Dio — la quale «é per lui
causa di vergogna e di scherno tutto il giorno» (cf. Ger 20,8) — e il suo essere perseguitato dalle autorita religiose
legittime (cf. Ger 18,18), al punto che egli si sente «come un agnello mansueto condotto al macello» (Ger 11,18). I
sacerdote Pascur lo fa fustigare e mettere in prigione (cf. Ger 20,2) e, in seguito alla sua profezia sul tempio, Geremia
viene arrestato e riceve una sentenza di morte, sventata all’'ultimo momento (cf. Ger 26).

Come gia aveva fatto Zaccaria in punto di morte (cf. 2Cr 24,22), anche Geremia chiede a Dio di vendicarlo (cf. Ger
15,15). Dio perd non interviene contro i suoi hemici, lascia che il profeta scenda allo she’ol della disperazione, lo mette a
confronto con i falsi profeti senza che appaia con chiarezza l'autenticita della sua testimonianza: Geremia vedra bruciare
il rotolo su cui sono scritte le sue parole (cf. Ger 36,I-26), finira in una cisterna fangosa rischiando la morte (cf. Ger 38,1-
12) e sara trascinato in Egitto, solidale col peccato del suo popolo (cf. Ger 43,1-7). Nei momenti tragici dell’esistenza di
guest'uomo, Dio sembra abbandonarlo e rifiutargli la sua testimonianza; eppure Geremia da sempre la sua
testimonianza a Dio, gli rimane fedele fino alla morte fuori della terra santa. Una morte che, secondo la rilettura della
tradizione giudaica, & un vero e proprio martirio: «Geremia mori a Tafni, in Egitto, lapidato dal popolo»Vite dei profeti 2).

b) Il Servo del Signore

All'interno del nostro itinerario un posto particolare spetta alla misteriosa figura dell*eved Adonaj, il Servo del Signore
descritto dal Deutero-Isaia a meta del vi secolo a.C., nei cosiddetti quattro «Canti del Servo» (cf. Is 42,1-9; 49,1-7; 50,4-
11; 52,13-53,12). Si tratta di testi estremamente ricchi e complessi, che hanno ricevuto lungo i secoli numerose
interpretazioni. Tra di esse si segnalano quella messianica individuale, gia presente nel giudaismo e poi attestata con
continuita dalla tradizione cristiana, e quella collettiva che vede nel Servo il popolo di Israele, inteso come personalita

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



corporativa (cf. Is 49,3).

In quest'ultima ottica, all'interno di una sorta di processo istruito davanti ai gojim, il popolo esiliato e osteggiato & reso
testimone dal Signore stesso. Per tre volte I'oracolo del Signore risuona con forza: «Voi siete i miei testimoni!»(‘edaj [
martyres secondo i Ixx]: Is 43,10.12; 44,8). La testimonianza essenziale resa da lIsraele a Dio € quella della
perseveranza pur in una situazione di estrema sofferenza. Nella sua apparente passivita il popolo resta «il servo che Dio
si & scelto» (cf. Is 43,10) e, in tal modo, fornisce una testimonianza pubblica attraverso la sua fede che resta salda anche
in mezzo alle persecuzioni.

Ma i canti del Servo descrivono anche un profeta individuale. Ripieno dello Spirito di Dio, egli & investito della missione di
«manifestare alle genti imishpat» (Is 42,1), «giudizio radicale in nome dell’'unico amore di Dio, e percio giudizio di salvezza
per tutti gli uomini» (Alberto Mello). La sua missione sembra pero segnata soltanto dall'insuccesso: profeta respinto a
causa della testimonianza resa alla parola di Dio, egli subisce ingiurie e persecuzioni; tuttavia continua a confidare in Dio
e si dichiara disposto a testimoniare in tribunale davanti ai nemici (cf. Is 50,4-9). Nel quarto canto I'oltraggio riservato al
Servo giunge al culmine, facendone «l'uomo dei dolori, familiare col patire» (Is 53,3), condannato a subire un’ingiusta
morte violenta e una sepoltura tra gli empi (cf. Is 53,8-9). Come agnello afono I"eved Adonaj € condotto al macello (cf. Is
53,7), eppure la sua morte appare come un vero sacrificio di espiazione che permette la realizzazione del disegno di Dio.
Proprio a causa della sua fine ignominiosa, infatti, egli vedra la luce, sara un segno per le moltitudini (rabbim), sara fonte
di giustificazione grazie alla sua intercessione per i peccatori (cf. Is 53,11-12).

Nella vicenda di questo martire anonimo c'é la testimonianza pubblica di fronte ai poteri mondani, la morte
volontariamente accettata, il valore espiatorio del sacrificio e la conseguente benedizione che ricade su tutti gli uomini,
tra cui vanno annoverati i suoi carnefici. Essi alla sua vista non possono non riconoscere: «Era trafitto dai nostri peccati,
spezzato per le nostre iniquita ... Per le sue piaghe noi siamo stati guariti» (Is 53,5). Ecco I'assoluta unicita del Servo:
egli, non imputando il peccato alle moltitudini ma prendendo su di sé la loro violenza, pone fine alla violenza; la colpa dei
carnefici ricade sul Servo, il quale assume lingiustizia di cui & stato vittima e si interpone quale arbitro tra Dio e i
peccatori, per chiedere a Dio misericordia e trasmettere il perdono alle moltitudini.

Come emerge da molti passi dei vangeli, Gesu deve aver pensato la propria vocazione piu profonda alla luce di questa
figura del Servo, assumendola come forma della propria vita, fino a interpretare attraverso di essa la propria fine. Non ha
forse detto ai suoi discepoli poco prima di essere arrestato: «Deve compiersi in me questa parola della Scrittura: “E fu
annoverato tra i malfattori” (Is 53,12)» (Lc 22,37)? Di conseguenza, la figura del Servo diventera un riferimento
imprescindibile in ogni riflessione cristiana sul martirio.

c¢) Il martirio dei Maccabei

Se facciamo un salto cronologico agli inizi del ii secolo a.C., I'epoca della persecuzione ellenistica, incontriamo il martirio
affrontato per amore di Dio e della sua Legge da parte di alcuni fedeli (chassidim) e di alcuni sapienti (maskilim). La loro
testimonianza, narrata dai libri di Maccabei e riletta teologicamente da Daniele, assumera un valore esemplare per i
cristiani oppressi dall'impero romano: non a caso i martiri Maccabei furono ben presto inseriti nei martirologi cristiani e la
loro tomba ad Antiochia fu occupata dai cristiani che volevano onorarne la memoria.

Antioco iv Epifane (175-164 a.C.), re della dinastia dei Seleucidi, scateno un’aspra persecuzione contro i fedeli alla Torah
che si opponevano all'introduzione dei costumi pagani e dell'idolatria in Israele. L’abolizione della Torah, la sostituzione
della festa delle Capanne con i Baccanali e infine I'introduzione del culto di Zeus nel tempio — evento definito «abominio
della desolazione» (Dn 9,27; cf. 1Mac 1,54) — trovarono una fiera opposizione guidata dalla famiglia di stirpe sacerdotale
dei Maccabei. Deprivata dei suoi elementi nazionalistici e dei suoi tratti di «guerra santa», visibili soprattutto nella figura di
Giuda Maccabeo, questa opposizione rivela caratteristiche paradigmatiche per la prassi del martirio, come si evince da
alcuni passi dei libri di Maccabei. Ai nemici che li attaccano in giorno di sabato

essi non risposero, né lanciarono pietra, né ostruirono i nascondigli, dichiarando: «Moriamo tutti nella nostra innocenza. Ci
sono testimoni il cielo e la terra che ci fate morire ingiustamente». Cosi quelli si lanciarono contro di loro in battaglia ed
essi morirono con le mogli, i figli e il bestiame, in numero di circa mille persone (1Mac 2,36-38).

Anche lo scriba Eleazaro si avvia prontamente al supplizio, dicendo sotto i colpi: «ll Signore sa bene che, potendo
sfuggire alla morte, soffro nel corpo atroci dolori sotto i flagelli, ma nell’'anima sopporto volentieri tutto questo per il timore
di lui» (2Mac 6,30-31). Ma la testimonianza piu impressionante e destinata a godere di un’'enorme fortuna é quella dei
sette fratelli e della loro madre, pronti a morire piuttosto che rinnegare la Torah (cf. 2Mac 7). Mentre vengono torturati
uno a uno, attestano alla presenza del re che Dio dara loro consolazione, risuscitandoli a vita nuova ed eterna; che é
bello morire a causa degli uomini per attendere da Dio il compimento della speranza di essere da lui resuscitati. Essi
sacrificano la propria vita con parrhesia e piena fede nel Dio unico, che confessano come loro vendicatore.

Il senso della testimonianza di questi credenti & ben compreso da Daniele il quale, retroproiettando all’epoca del regno
babilonese i fatti storici del suo tempo, assimila i martiri Maccabei ai tre giovani gettati nella fornace ardente da
Nabucodonosor (cf. Dn 3,8-97); al contrario, giudica la rivolta armata come un tentativo fatto da mani d'uomo, «un piccolo
aiuto» (Dn 11,34), incapace di fermare la persecuzione perché poco fiducioso nel vero aiuto, quello di Dio (cf. Dan 2,34;
8,25). Egli riconosce come testimoni di Dio «quei sapientirfaskilim) che ammaestreranno le moltitudini, ma cadranno di
spada, saranno dati alle fiamme, condotti in schiavitu e oppressi per molti giorni ... Alcuni di essi cadranno perché tra di
loro ve ne siano di quelli purificati, lavati, resi candidi fino al tempo della fine» (Dan 11,33.35). La loro speranza
indefettibile & quella della resurrezione: per questo Daniele pud affermare che «risplenderanno come lo splendore del

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



firmamento; coloro che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come stelle per sempre» (Dan 12,3).

Questi ultimi elementi sono ormai molto prossimi alla concezione cristiana del martirio. Potremmo dire che manca una
sola cosa, quella essenziale: I'evento e la persona di Gesu Cristo, causa di vita e di morte per i suoi discepoli. Ma prima
di passare alla seconda parte della mia riflessione vorrei leggere un ultimo brano, tratto dal libro della Sapienza,
composto alle soglie dell’era cristiana. L'autore, paragonando la sorte dei giusti e quella degli empi, scrive parole che
costituiscono un trait d’'union ideale con quanto seguira:

| giusti che muoiono sono nella mano di Dio, nessun tormento puo colpirli: agli occhi degli stolti sono ritenuti dei morti, la
loro scomparsa giudicata una disgrazia, ma essi sono nella pace per sempre. Se agli uomini sono sembrati tribolati, essi
hanno sperato in una vita senza fine: dopo una breve sofferenza ricevono una grande ricompensa ... Nel giorno della
visita del Signore risplenderanno, brilleranno come scintille di fuoco, giudicheranno le genti, avranno potere sui popoli e il
Signore regnera per sempre su di loro (Sap 3,1-5.7-8).

2. Testimonianza e martirio di Gesu di Nazaret

Vorrei affrontare il tema della testimonianza/martirio nel Nuovo Testamento da un’ottica particolare. Si € soliti ripetere
che nel Nuovo Testamento sono narrati tre episodi di martirio: la decapitazione di Giovanni il Battista (cf. Mc 6,17-29), la
lapidazione di Stefano (cf. At 7,55-60) e la crocifissione di Gesu. Ma se nei primi due casi il carattere di martirio é
evidente, le cose stanno un po’ diversamente per la morte di Gesu. Se infatti € vero che attraverso una lettura di fede e
teologica si & giunti a interpretare la morte di Gesu quale sacrificio di espiazione (cf. Mt 26,38; 1Pt 2,24-25), quale
«principio normativo per discernere la verita del martirio cristiano» (Bruno Maggioni), resta altrettanto vero che nella sua
vicenda storica egli ha conosciuto la morte del maledetto attraverso una fine vergognosa, attraverso |'anti-sacrificio per
eccellenza: la morte in croce. Per la Scrittura questa € la morte del maledetto da Dio («Maledetto chi pende dal legno»:
Gal 3,13; cf. Dt 21,23), appeso tra cielo e terra perché rifiutato da Dio e dagli uomini; € la mors turpissima crucis
(Origene, Commento a Matteo xxvii,22), il supplizio estremo inflitto a chi & stato giudicato nocivo alla polis dall’autorita
politica romana e nemico della comunita dei credenti dall’autorita religiosa legittima.

Cos’é accaduto a Gerusalemme la vigilia del sabato di Pasqua, il 7 aprile dellanno 30? Gesu, un galileo che aveva
radunato attorno a sé€ una comunita di pochi uomini e alcune donne coinvolti pienamente nella sua vita itinerante,
ritenuto rabbi e profeta da questi discepoli e da un numero piu ampio di simpatizzanti, & stato condannato e messo a
morte mediante la crocifissione. Questa fine fallimentare & subito apparsa uno scandalo — «lo scandalo della croce» (cf.
1Cor 1,23), dira Paolo —, un ostacolo per la fede in lui, soprattutto quando si comincid a confessarlo Messia di Israele e
percio Figlio di Dio, da Dio inviato per annunciare la venuta del suo Regno. Ecco perché, ancora all'inizio del ii secolo
d.C., il giudeo rabbi Tarfon dichiara nel dialogo con il cristiano Giustino: «Noi sappiamo che il Messia deve soffrire ed
essere condotto come pecora (cf. Is 53,7); ma che debba essere crocifisso e morire in un modo cosi vergognoso e
ignominioso, attraverso la morte maledetta dalla Legge, noi non possiamo neppure arrivare a concepirlo» (Dialogo con
Trifone 90,1). Non € un caso che alcuni gruppi di cristiani finiranno per negare che Gesu sia morto in croce, ed &
altamente significativo che per il Corano Gesu € stato sostituito all'ultimo momento da un altro uomo perché non era
possibile una morte simile per il il Messia (cf. Sura iv,157).

Eppure per I'autentica fede cristiana € proprio il crocifisso colui che «ha narrato Dio» (cf. Gv 1,18); anche sulla croce, anzi
soprattutto sulla croce, Gesu «ha reso testimonianza alla veritd» (cf. Gv 18,37: verbomartyréo), trasformando uno
strumento di esecuzione capitale nel luogo della massima gloria. Ma com’é stato possibile che un uomo appeso a una
croce diventasse colui sul quale i cristiani tengono fissi lo sguardo come Salvatore e Signore? Ovvero: si puo giudicare la
sua morte come un martirio? Credo che per rispondere a questa domanda occorra interrogarsi sul perché Gesu e stato
ucciso e su come egli ha affrontato la prospettiva della sua imminente morte violenta. Ha affermato Agostino: Martyres
non facit poena sed causa» (Esposizioni sui Salmi 34,ii,13), ossia «cio che rende martiri non € il supplizio ma la causa
della morte». Ebbene, qual é stata questa causa, nel duplice senso di causa storica e di principio interiore profondo che
ha animato I'agire di Gesu?

| vangeli si preoccupano di dirci chiaramente che Gesu € andato verso la morte non per caso né per necessita, ossia a
motivo di un destino incombente su di lui. No, Gesu non € stato arrestato casualmente: lui stesso aveva intravisto la
propria fine, la fine che era toccata a tutti i profeti, la fine fatta dal suo maestro Giovanni il Battista solo pochi anni prima,
la fine che era I'esito dell’opposizione crescente verso di lui da parte del potere religioso. Non si dimentichino in proposito
le sue invettive contro quanti edificavano le tombe ai profeti, facendosi in tal modo solidali con chi li aveva uccisi (cf. Mt
23,29-31; Lc 11,47-48), e il suo lamento su Gerusalemme, che «uccide i profeti e lapida quelli che le sono inviati» (cf. Mt
23,37; Lc 13,34). Ma il suo non era neanche un destino ineluttabile: Gesu restava libero di fronte al cerchio che si
stringeva attorno a lui, libero di fuggire e tornare in Galilea, oppure di terminare a Gerusalemme, nel tempio,
quell'itineranza e predicazione alla gente iniziata nelle sinagoghe e nelle piazze dei villaggi.

Né caso, né necessita: Gesu va verso la morte nella liberta e per amore, «avendo amato i suoi che erano nel mondo, li
amo fino alla fine» (eis télos: Gv 13,1). Egli aveva detto che «era necessaria»dei: Mc 8,31 e par.) la sua passione, ma lo
era di una «necessitasprecisa, innanzitutto umana, sulla quale avevano gia meditato i sapienti di Israele: «in un mondo di
ingiusti, il giusto pud solo essere osteggiato, perseguitato e, se possibile, ucciso», come attestano i primi due capitoli del
libro della Sapienza. E la storia conferma questa necessita intraumana: chi ha sete di giustizia, la vive e la predica,
incontra ostilita e rifiuto, ieri come oggi. Gesu avrebbe potuto tacere o passare dalla parte degli ingiusti: allora I'ostilita
verso di lui sarebbe cessata. Continuando invece ad essere fedele alla volonta di Dio, continuando a passare tra gli
uomini facendo il bene (cf. At 10,38), poteva solo preparare il suo rigetto, da parte del potere romano, che vedeva in lui

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



una minaccia alle pretese totalitarie dellimperatore, e da parte del potere religioso giudaico, che non sopportava il volto
di Dio narrato da Gesu. Cosi la necessita umana diventa anche necessita divina: non nel senso che Dio, suo Padre, lo
voglia in croce, ma nel senso che I'obbedienza alla volonta di Dio, volonta che chiede di vivere I'amore fino all'estremo,
esige una vita di giustizia e di amore anche a costo della morte violenta.

E qui & fondamentale ribadire che I'assunzione da parte di Gesu di questa fine tragica non € mai andata disgiunta dalla
sua fede nel Dio che viene a salvare il giusto, che non abbandona per sempre il suo amico nelle mani degli empi (cf. Sal
37,28). Si, la rivelazione sempre piu chiara del futuro che lo attendeva € stata vissuta da Gesu nell'adesione fiduciosa e
nella speranza riposte nel Dio che interviene, nel Padre che risponde: l'ultima parola sarebbe toccata a Dio, che
certamente avrebbe rialzato dai morti il suo Figlio amato! In altre parole, la fede di Gesu nel Regno veniente e la sua
comunione con Dio e con i fratelli sono rimaste sempre salde e hanno sostenuto e portato a compimento il suo amore:
anche di fronte alla morte e nella morte Gesu ha continuato ad amare i fratelli e ad accettare di essere amato da loro, ha
continuato a credere nell’amore di Dio.

E cosi Gesu é stato risuscitato da Dio in risposta alla vita che aveva vissuto, al suo modo di vivere nell'amore fino
all'estremo: potremmo dire che é stato il suo amore piu forte della morte a causare la decisione del Padre di richiamarlo
dai morti. Davvero la resurrezione di Gesu ¢ il sigillo che Dio ha posto sulla sua vita: resuscitandolo dai morti Dio ha
dichiarato che nell’amore vissuto da quell’uomo era stato testimoniato tutto cid che & essenziale per conoscere lui. Ecco
in cosa consiste «la testimonianza di Gesu»(he martyria lesol: Ap 1,2.9; 12,17; 19,10; 20,4), come la definisce il
veggente dell’Apocalisse; ecco cid che fa di lui «il testimone fedelextho mértys ho pistés: Ap 1,5; 3,14), colui che dalla
sua croce gloriosa insegna ai suoi discepoli come affrontare tribolazioni e sofferenze per il Vangelo nella fedelta e
nell’amore.

Conclusione. Testimonianza e martirio dei cristiani

Ha scritto Bruno Maggioni: «ll martire non sceglie la morte, ma un modo di vivere, quello di Gesu» Ecco cid che
contraddistingue il martire cristiano, la sua radicale specificita. E sotto questa luce che possiamo ripercorrere per sommi
capi la testimonianza data dai credenti in Gesu Cristo, quale ci & presentata dal Nuovo Testamento:

Stefano che prima di morire, a imitazione del suo Signore, chiede a Dio il perdono per i suoi carnefici (cf. Lc

23,34; At 7,60);
[ ]

Giacomo, fatto uccidere di spada dal re Erode (cf. At 12,2), nipote di quell’Erode che aveva perseguitato

Gesu (cf. Lc 23,7-12);

[ ]
Pietro, «testimonerartys) delle sofferenze di Cristo e partecipe della gloria che deve manifestarsi» (1Pt 5,1);
[ ]

Paolo, che nella fede esclama: «Portiamo sempre e dovunque nel nostro corpo la morte di Gesu, perché

anche la vita di Gesu si manifesti nel nostro corpo» (2Cor 4,10);
[ ]

Antipa, che nell’Apocalisse € definito da Cristo «il mio fedele testimone»to martys mou ho pistés: Ap 2,13);
infine, sempre nell’Apocalisse, la moltitudine di «quelli che vengono dalla grande tribolazione e hanno lavato le
loro vesti, rendendole candide nel sangue dell’Agnello» (Ap 7,14), «che hanno vinto I’Accusatore grazie al

sangue dell’Agnello e alla parola del loro martirio (ho I6gos tés martyrias autén)» (Ap 12,11).

Dove la memoria di Cristo si fa autentica ed efficace, l1a il cristiano deve sapere che diventa possibile bere il calice della
morte violenta, come Gesu aveva preannunciato a Giacomo e Giovanni (cf. Mc 10,38). Il martirio non € un progetto per
cui tramare, non & neppure un progetto di santificazione propria, ma € un puro dono di Dio in Gesu Cristo. Sempre vale
la pena di vivere e di morire per Gesu, e il martirio € I'atto per eccellenza attraverso cui il cristiano depone la sua vita per
Cristo, € lI'evento puntuale attraverso cui testimonia che egli appartiene solo al suo Signore, che I'amore di lui e per lui
vale piu della vita (cf. Sal 63,4). Si, come scriveva Ignazio di Antiochia nel suo cammino verso il martirio:

Allora saro veramente discepolo del Signore, quando il mondo non vedra piu il mio corpo, perché nel martirio comincero
ad essere discepolo (cf. Ai romani IV,3; V,3).

Enzo Bianchi

Priore di Bose

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



