Priere de louange

Imprimer
Imprimer

e, h 285 cm, Philippsburg (détail du jeune joueur de flGte)

Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi

Dans la priére, la louange est amour qui répond a l'amour: a l'amour de Dieu, reconnu dans les événements de
I'existence, on répond en louant

La priére chrétienne se situe entre les deux pdles de la lamentation et de la louange. De cette derniére, je crois
gu'il est particulierement difficile de parler. Elle nous arrive chargée d'un jugement d'excellence par rapport aux
autres formes de priere, jugement formulé de fagon répétée par la tradition chrétienne, alléguant sa pureté, son
désintérét, sa gratuité. Je crois que la logique de la confrontation et de la comparaison, du jugement de supériorité,
et donc de celui d'infériorité qu'il implique, n'est pas conforme a la gratuité de la louange, qu'il faut plutot
comprendre a l'intérieur du mouvement relationnel et dialogique de la priere. La louange et la demande s'incluent
I'une l'autre, et c'est leur polarité, leur complémentarité qui fait de la priere une relation équilibrée et authentique.
Cette derniere n'est pas prétention (exclusivité de la demande), ni adulation (exclusivité de la louange), mais
rencontre réelle (et non idéale), qui se produit dans I'histoire, dans le concret de la vie, entre un homme et le
Seigneur, qui se rend présent dans cette histoire par les prodiges de son amour, suscitant la réponse laudative, ou
qui se cache derriére les énigmes de la souffrance, de la mort, de I'angoisse, provoquant la demande, la
lamentation, la supplication. Dans les relations humaines interpersonnelles, la louange est le langage qui exprime
l'acceptation et I'appréciation positive de l'autre; normalement, méme, c'est le langage des amants. Dans la priere,
on pourrait dire que la louange est amour qui répond a lI'amour: a I'amour de Dieu, reconnu dans les événements
de I'existence, on répond en louant, c'est-a-dire en reconnaissant I'Autre dans la grandeur de ses ceuvres et de ses
dons. Et le destinataire de la louange est toujours la personne de Dieu, hon pas ses dons: la priére de louange est

théocentrique.

La louange est I'Amen, le «oui» de 'nomme a Dieu et a son action: un «oui» total et inconditionnel. C'est exactement cela,
la louange de Jésus lui-méme: «Je te bénis, Pere, Seigneur du ciel et de la terre, d'avoir caché cela aux sages et aux
intelligents et de l'avoir révélé aux tout-petits. Oui, Pére, car tel a été ton bon plaisir» (Matthieu 11,25-26). Et la louange
du chrétien répéte ce mouvement, en trouvant en Christ son catalyseur: «Toutes les promesses de Dieu ont leur "oui" en
Jésus Christ; aussi bien est-ce par Christ que nous disons I'Amen a Dieu pour sa gloire» (2 Corinthiens 1,20). La liturgie,
qui enseigne la priére au chrétien, caractérise le temps pascal au moyen de la répétition insistante de I'exclamation
«Alléluia» («Louez le Seigneur»), et elle met ainsi en évidence que le grand don de Dieu est le Fils méme, mort et
ressuscité pour le salut des hommes. C'est l'action de salut du Dieu trinitaire, manifestée pleinement dans I'événement
pascal, qui suscite la doxologie, la louange de I'Eglise.

Cet aspect de la louange comme I'«Amen» adressé a Dieu, comme la confession de son altérité et de sa présence, nous
entraine a comprendre que louer et croire sont fondamentalement synonymes: la louange exprime Il'aspect célébratif de
la foi. Ce n'est pas un hasard si, dans la Bible, elle surgit souvent apres le discernement de foi d'une intervention de Dieu
dans I'histoire. C'est le cas, par exemple, du cantique de Moise, qui s'insére aprés la reconnaissance du fait que c'est
Dieu, par son action, qui avait fait sortir ’Egypte les fils d'Israél (cf. Exode 15). Il convient alors de parler, davantage que
de la supériorité de la louange par rapport a la supplication, de la louange comme de I'horizon englobant de la
supplication méme!

La supplication suppose la louange et tend & la louange: elle se fonde sur la louange, en ce qu'elle confesse et invoque
le Nom de Dieu, et reconnait de ne pouvoir compter sur personne d'autre que sur le Dieu méme qui a abandonné le
croyant («Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné?», Psaume 22,2); elle tend & la louange, parce qu'elle

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/preghieralode/suonatore.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/preghieralode/suonatore.jpg

espeére revoir le visage connu et aimé du Seigneur. Voila pourquoi les Psaumes de supplication débouchent souvent sur
la louange (Psaumes 22; 31; 69 etc.); et voila pourquoi le psalmiste, lorsqu'il se lamente sur son exil, sur son
éloignement de Dieu, peut s'exclamer: «A nouveau, je lui rendrai grace» (Psaumes 42,6.12; 43,45). Les doxologies néo-
testamentaires de I'Apocalypse accentuent particulierement cet aspect d'espérance, de louange future, lorsqu'elles
parlent de la vie éternelle en la caractérisant par la louange des croyants: il s'agit évidemment de l'affirmation de la
relation devenue présence sans ombre du croyant face a Dieu.

Mais si la louange synthétise, sous une forme priante, les dimensions de la foi, de la charité et de I'espérance, il apparait
clairement qu'elle est la vie méme que le croyant est appelé a vivre: nous sommes destinés a étre «la louange de la gloire
de Dieu» (Ephésiens 1,14). La louange est appelée a devenir la vie méme du croyant: lorsqu'on aime Dieu de tout son
cceur et le prochain comme soi-méme, on veut louer de tout son ceceur, c'est-a-dire vivre et mourir en présence de Dieu.
De facon significative, la tradition chrétienne nous présente le martyre comme l'exemple d'une louange vécue jusqu'a la
fin, comme un «Amen» personnifié. La dimension de la louange, si dense et si fondamentale a l'intérieur de la priére, nous
montre qu'elle se nourrit d'une gamme étendue de langages, personnels et communautaires. lls vont du chant au
murmure, de la jubilation & l'allégresse intérieure, des paroles au silence: «Pour toi, méme le silence est louange, o Dieu»
(Psaume 65,2). Alors, dans le silence, la louange devient présence cor ad cor de I'aimé a son Amant.

Tiré de Enzo Bianchi, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

