Le langage de la croix

Imprimer
Imprimer

WILLIAM CONGDOM, Crocifisso n°52, 1972

Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi

Cet homme est Jésus le juste, qui meurt ainsi & cause du monde injuste dans lequel il a vécu; cet homme est le croyant
fidele a Dieu

Depuis toujours, dans le christianisme, ce qui apparait comme «un scandale et une folie» est I'événement de la croix et
aussi, en conséquence, les métaphores et les signes de la croix. Tout comme la tentation se présente, pour le chrétien,
de «réduire a néant la croix», tentation que Paul dénonce dans la premiére lettre aux Corinthiens (1,17), de la méme
maniére, pour le non chrétien, la croix et sa logique apparaissent inhumaines ou comme une fausse tentative
d'interpréter la souffrance. Cela, depuis toujours. Mais aujourd'hui — a notre époque marquée dans le monde occidental
par le bien-étre matériel, par I'abondance des richesses et du confort, par la recherche des plaisirs a bas prix, par la
conviction que tout ce qui est techniguement possible et économiquement réalisable est, pour cette raison méme,
|égitime et souhaitable — nous devons constater que le refoulement de la croix est quotidiennement attesté de mille
manieres, tantbt grossieres, tantot trés subtiles, et que le fondement méme du christianisme a perdu de son évidence; il
se révele terne, brumeux. Que l'on pense a la tentative de présenter la vie chrétienne sous le seul aspect de la
résurrection, comme s'il s'agissait d'une féte continuelle; que I'on pense a I'énergie dépensée pour présenter aux jeunes
un attrayant, parce que libéré des exigences du «renoncement» (élément essentiel de la liturgie baptismale, réduit
aujourd'hui & un terme imprononcgable), de la discipline, du reniement de soi, du fait de prendre sur soi la croix
(expressions évangéliques considérées aujourd'hui comme «inconvenantes» a prononcer); que I'on pense a la scéne, a
lagquelle on assiste de plus en plus fréquemment au sein de I'Eglise, de rhéteurs gnostiques non chrétiens qui déclinent &
leur maniere la foi chrétienne, proposant aux croyants un christianisme vidé de la folie de la croix et enrichi du discours
intellectuel persuasif.

Désormais Celse n'est plus le philosophe du lle siécle qui dénigrait les chrétiens en raison de leur Seigneur — un
crucifié — et de la composition sociologique — extrémement pauvre — de I'Eglise: non, le nouveau Celse fait I'éloge
d'un Jésus, maitre de philanthropie, et adule les chrétiens si importants et si déterminants dans la cité; mais ce faisant, il
brouille, obscurcit, relegue dans I'oubli ce qui est I'événement fondateur et inspirateur de la vie chrétienne. Et a c6té du
nouveau Celse, il y a le nouvel Empereur, qui, comme l'ancien, esquissé par Hilaire de Poitiers, le grand Pére de I'Eglise
du IVe siécle, est un «persécuteur qui nous trompe, un ennemi qui nous flatte. Il ne nous fouette pas le dos, mais nous
caresse le ventre; il ne nous proscrit pas pour notre vie, mais il nous enrichit pour notre mort; il ne nous pousse pas par
le cachot vers la liberté, mais nous comble dans son palais pour la servitude; il ne déchire pas nos flancs, mais nous
investit le cceur; il ne nous tranche pas la téte par son glaive, mais nous tue lI'ame par son or» (Contre Constance 5).
Ainsi, sans étre contestée visiblement et directement, la croix est réduite a néant! Et pourtant, quelle insistance et quelle
force Jean Paul Il déploie-t-il pour demander aux chrétiens de «ne pas réduire a néant la croix du Christ»!

Au moins une fois par an, le Vendredi saint, la croix est placée devant les fideles, dans toute sa réalité et toute sa vérité:
il y a Jésus de Nazareth, un homme, un rabbi, un prophéte qui est pendu a une traverse de bois dans la nudité absolue;
un homme crucifié qui apparait anathéme, excommunié, indigne du ciel et de la terre; un homme abandonné de ses
disciples; un homme qui meurt méprisé de ceux qui sont témoins de son supplice ignominieux. Cet homme est Jésus le
juste, qui meurt ainsi a cause du monde injuste dans lequel il a vécu; cet homme est le croyant fidéle a Dieu, méme s'il
meurt comme un pécheur abandonné de Dieu; cet homme est le Fils de Dieu a qui le Pére donnera réponse en le faisant
passer de la mort a la résurrection.

Pourtant cet événement de la croix, advenu a Jérusalem le 7 avril de I'an 30 de notre ére, peut étre vidé de son sens a
travers ses métaphores et ses signes; et nous devons, nous chrétiens, rester vigilants pour ne pas finir comme les
hommes «religieux» de tout temps, qui ressentent la crucifixion comme un scandale, ou comme les «sages» de ce monde,
qui jugent qu'elle est une folie. La croix est la «sagesse de Dieu»; et saint Paul, en forgeant I'expression «le langage de la
croix» (1 Corinthiens 1,18), dit que I'événement qu'elle crée est 'Evangile, la bonne nouvelle. Le chrétien n'est invité par
la croix ni au dolorisme, ni a la résignation, et moins encore a lire la vie de Jésus a partir d'elle; mais il doit reconnaitre
que la vie de Jésus et la forme de sa mort, la crucifixion, ont été des récits de Dieu, du Dieu vivant, qui aime les hommes
méme quand ils sont mauvais, du Dieu qui pardonne & ceux qui lui sont ennemis au moment méme ou ils se manifestent
comme tels, du Dieu qui accepte d'étre renié et tué, voulant que le pécheur se convertisse et qu'il vive. La croix dénonce
alors aussi le fait que nous sommes mauvais, séduits par le mal, pécheurs et injustes, a tel point que le Juste doive
souffrir, étre rejeté, condamné et crucifié.

Oui, la croix est devenue I'embléme du chrétien — un embléme parfois exalté de facon triomphaliste, parfois réduit a un
bijou décoratif ou dégradé jusqu'a devenir un geste superstitieux, d'autres fois encore banalisé en une métaphore des
simples adversités quotidiennes —; mais soit elle demeure le souvenir de I'«instrument de notre propre exécution», pour

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#

mettre a mort le «vieil homme» qui est en nous, soit elle est un signe non habité par I'événement, et devient alors une
mystification. Luther, méditant sur la croix, et faisant écho aux Péres de I'Eglise, écrivait: «Il n'est suffisant & personne de
connaitre Dieu dans sa gloire et sa majesté, s'il ne le connait pas aussi dans I'humilité et I'ignominie de la croix (...). C'est
en Christ crucifié qu'est la vraie théologie et la connaissance de Dieu.»

Tiré de Enzo Bianchi, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=43&Itemid=612
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=43&Itemid=612

