Le don de I'hospitalité - Projet et comité
scientifique

Imprimer
Imprimer

XXVe Collogue cecuménique international de spiritualité orthodoxe
LE DON DE L'HOSPITALITE
Bose, 6-9 septembre 2017
en collaboration avec les Eglises orthodoxes

La vingt-cinquieme édition du Colloque cecuménique International de spiritualité orthodoxe, organisé en collaboration
avec les Eglises orthodoxes (Bose, du 6 au 9 septembre 2017), désire approfondir une dimension essentielle de la vie
chrétienne : la xenitéia, la conscience d'étre étrangers et résidents de passage sur la terre (voir He 11,13), qui ouvre a
I'accueil de I'autre comme don de Dieu, a la philoxenia (voir He 13,2).

Les chrétiens sont appelés a étre étrangers capables d’hospitalité. L’Eglise de Dieu, les Eglises locales et les chrétiens
vivent le déja de I'anticipation du Royaume et le non encore de leur condition de migrants en route vers la Jérusalem
céleste. Le colloque s’efforcera d'illustrer certains aspects et moments de cette tension constitutive et féconde de la
condition ecclésiale en chemin, en visitant surtout la riche tradition de I'Orient chrétien et I'enseignement des Péres,
I'exemple du monachisme, mais en se mettant également a I'écoute de I'expérience des Eglises orthodoxes
d’aujourd’hui.

Dans I'Ancien Testament, Abraham et Sarah, étrangers dans la terre promise, offrent I'hospitalité a trois inconnus de
passage, en qui ils reconnaissent la présence de Dieu. De la bénédiction de I'héte accueilli découle la joie d’un fils, qui
ouvre le temps a la joie messianique. Etre étrangers et étre hotes sont deux moments de la méme expérience spirituelle.

Dans le Nouveau Testament, le Messie Jésus, le Fils de 'homme, est également I'étranger qui n'a pas de pierre ou
poser sa téte. Par sa résurrection et par le don de I'Esprit Saint, il ouvre la maison du Pére a tous ceux qui croient en lui
(voir Jn 6,37-40). Ainsi, comme le souligne I'Apbtre, nous ne sommes « plus étrangers ni hotes », mais nous sommes
concitoyens des saints et gens de la maison de Dieu, édifiés sur le fondement des apbtres et des prophetes, Jésus-
Christ lui-méme étant la pierre angulaire » (Ep 2,18-20).

Les Péres du désert, comme étrangers, fuient le monde, mais plus d'une fois, ils pratiquent une hospitalité délicate
méme envers I'ennemi ou le persécuteur. La xenitéia —la condition d’extranéité du monde que le moine vit dans ses
profondeurs — réémerge comme philoxenia, accueil de I'autre, rencontre accueillant de traditions différentes. L’histoire
montre des occasions extraordinaires d’hospitalité et d'accueil réciproque des différentes traditions liturgiques et
culturelles, du monachisme du Sinai et de Palestine a saint Benoit en Occident, du Mont Athos au renouveau
monastique en Roumanie et dans les Balcans, en Ukraine et en Russie, entre le XVllle et le XIXe siecles, grace au
mouvement philocalique qui s’est développé autour de saint Paisij Veli?kovskij.

La figure du strannik, le pélerin qui traverse les immensités de 'Empire russe d’un lieu saint & un autre, est tout a la fois
mémoire de la condition d’étranger et promesse de demeurer dans la communion.

Il y a aussi une dimension de I'hospitalité comme accueil et confrontation avec I'autre tradition théologique, spirituelle,
liturgique, comme I'a montré la féconde expérience de la diaspora des théologiens orthodoxes russes en Occident aprés
la révolution de 1917. La communion retrouvée est précédée d’'une sortie de soi, qui sait s’étonner et interroger le lieu ou
'on demeure. Adam, ol es-tu? (Gn 3,9); Ou est Abel, ton frere ? Gn 4,9). De quelle maniére les étrangers qui
traversent nos frontiéres interpellent-ils notre étre chrétien, notre d’accueil (voir Mt 25,35), notre ecclésiologie ? Le
mouvement de I'estrangement a la familiarité, de la distance a la proximité, trace les contours d’une hospitalité comme
don, qui élargit les limites de notre humanité.

Le programme, qui sera publié prochainement, a été élaboré par le Comité scientifique présidé par Enzo Bianchi
(Bose) et composé par Lino Breda (Bose), Sabino Chiala (Bose), Lisa Cremaschi (Bose), Luigi d’Ayala Valva (Bose),
Hervé Legrand (Paris), Adalberto Mainardi (Bose), Raffaele Ogliari (Bose), Antonio Rigo (Venise), Michel Van Parys
(Chevetogne).

Le colloque est ouvert a tous.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 1


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#

