Conclusions du colloque

Bose, 8 septembre 2012

XXe Colloque cecuménique international

parMICHEL VAN PARYS

L’homme est-il vraiment le gardien et I'intendant de la bonne et belle création de Dieu? La grave crise écologique

frappe notre humanité

XXe Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe
L’HOMME GARDIEN DE LA CREATION
Bose, mercredi 5 — samedi 8 septembre 2012

Conclusions rédigées au nom du comité scientifique
par MICHEL VAN PARYS

L’homme est-il vraiment le gardien et I'intendant de la bonne et belle création de Dieu ? La grave crise écologique qui
frappe notre humanité, et qui va s’aggravant, interpelle les Eglises chrétiennes. La Communauté de Bose, pour ce XXe
Collogque international de spiritualité orthodoxe, a voulu faire sienne une des préoccupation majeures et prioritaire de Sa
Sainteté le Patriarche cecuménique Bartholomée ler.

Théologiens et historiens orthodoxes, venus de presque toutes les Eglise orthodoxes, nous ont aidés a interroger leur
tradition théologique, liturgique et monastique, afin d'y trouver des éléments de réponses théologiques et des indications
de comportements pratiques a proposer et a assume.

1. Les travaux du Colloque

Commencons par un bref rappel de la démarche générale de notre réflexion. Nous reléverons au passage quelques
éléments qui nous ont par significatifs pour I'approfondissement du théme de ce colloque.

1. Fr. Enzo Bianchi, d’abord, a brossé a grands traits une fresque de ce que les Saintes Ecritures enseignent sur la
création et sur I'homme, intendant de la création. Le monde, I'univers, est un don de Dieu & I'homme. Ce don lui est
confié. La Parole faite chair en Jésus Christ offre la clé d'intelligence du dessein de Dieu sur 'homme et la création : la
création est voulue par Dieu Peére, elle est advenue et advient par le Fils, I'Esprit Saint la parachéve. La création toute
entiere tend vers la récapitulation dans le Verbe incarné (1Co 15,28). Dieu habite en 'homme qui croit au Fils sauveur et
il est présent a sa création, si nous osons I'expression, trinitairement. Le monde est destiné a devenir le Temple de Dieu.
Il chante sa gloire, et 'homme a pour vocation une voix a la glorification universelle du Dieu créateur.

La Bible cependant n’ignore rien de la tragédie du péché de 'homme. Il frappe et dégrade solidairement et I'humain et la
nature. L'un et I'autre attendent un sauveur. Le passage de I'épitre de saint Paul aux Romain (Rm 8,14-23), dont il a tant
de fois été question tout au long du colloque, nous fait comprendre que la création attend, en gémissant, le salut de
'homme. Elle aspire a la pleine manifestation des fils adoptifs de Dieu, lorsque le Fils de Dieu viendra dans la gloire et
essuiera toute larme des yeux.

La création de Dieu est bonne et belle dans sa diversité. L’'homme ne cesse d'apprendre de partager I'espace et le
temps donnés par Dieu avec le monde animal et avec cet autre lui-méme, la femme. Ce partage avec les co-créatures,
cependant, est mortellement blessé par la révolte de 'homme. Dans la Paques de Jésus-Christ (sa croix, sa mort et sa
résurrection), le projet d’amour et de communion (I'économie de saint Irénée de Lyon) de Dieu pour 'homme et pour la
création se réalise enfin, plus pleinement que dans I'esquisse paradisiaque. La liturgie latine a cette parole extraordinaire
a propos de Paques : Mirabilius reformasti, « tu as restauré avec plus de splendeur »...

Dans cette restauration plus merveilleuse, 'homme, par et dans le Christ, devient le co-opérateur de la création de Dieu.
Cela est encore indiqué par I'arc qui existe entre la premiere page de la Bible et la derniere. La premiére demeure de
'humain était le jardin du Paradis. La demeure éternelle de 'homme est la Jérusalem céleste, ville qui descend du ciel,
don de Dieu et, en méme temps, ceuvre de I'homme sauvé. Ace ses douze portes qui son les douze apotres, il s'agit
d’'une cité qui est un jardin, un paradis.

2. Mgr Jean de Pergame et Mgr Ambroise de Gatchina nous ont parlé l'un et l'autre des raisons qui ont conduit les
patriarcats de Constantinople et de Moscou — mais aussi toutes les Eglises orthodoxes — & s’engager pour la cause de la
protection de I'environnement naturel de 'homme. Une notion-clé est apparue dans ce contexte : 'homme, le chrétien
éminemment, doit étre ou devenir le prétre de la création pour I'offrir a Dieu. Il est celui qui unit en sa personne la
matiere et I'esprit ; il est le lien vivant entre les créatures visibles et invisibles (voir le Credo de Nicée-Constantinople).

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924

Aujourd’hui les Eglises sont a la recherche de paradigmes, de modeéles théoriques et opératoires, inspirés de la tradition
des Péres de I'Eglise, a offrir aux politiques et aux scientifiques. La protection de I'environnement naturel reléve de la
responsabilité de 'homme. Elle est avant tout une question éthique. Deux certitudes de la foi se profilent ici: il est
impossible de guérir la terre blessée sans guérir 'ame blessée de I'homme ; 'homme doit imposer des limites & son
insatiabilité par I'ascése. Alors, et alors seulement, I'ethos eucharistique, dont il a été si souvent question ces jours-ci,
pourra porter pleinement ses fruits. L’homme apporte a Dieu en offrande ce que Dieu lui a donné, le froment et la vigne
transformés par lui en pain et en vin (cultivation et culture selon le double sens du mot lati cultura) ; par la puissance du
Saint-Esprit le pain et le vin deviennent le propre Corps et Sang de Jésus Ressuscité, Fils de Dieu et Fils de 'homme.
Cette communion d’alliance entre Dieu et 'homme est le sommet de I'inhabitation du Dieu trinitaire dans le chrétien et
inclut, par I'homme, la création. Le culte spirituel (logiké latreiai), avec son plein réalisme corporel, ne concerne pas
seulement le chrétien, mais inclut de la sorte toute la création (voir Rm 12,1-2).

3. Les Péres de I'Eglise ont été trés présents & nos méditations théologiques sur 'homme, gardien de la création. Le titre
donné a la conférence sur saint Irénée de Lyon résumait bien un aspect fondamental de leur regard sur I'économie du
salut : la nature blessée et guérie, en 'homme, et a causer de 'homme, en la création toute entiere. Le Fils, le Verbe
incarné, est devenu l'axe, le pivot central qui attire le temps et I'espace qui le précédent, mais en méme temps les
propulse vers leur achévement. Cet achévement méme est I'arché (le principe) christique : ce n'est pas seulement
l'univers qui est anthropocentrique, plutdt en Jésus Christ théandrique, mais encore toute I'histoire de la création.

Saint Maxime le Confesseur orchestrera a sa maniére plus spéculative, mais non moins pénétrante, cette inclusion de la
nature, livrée a la mort et sauvée sur la croix par le sang du Fils, dans le drame du salut des hommes. Car il faut bien
prendre conscience qu'il y a une tragédie humaine qui devient aussi, et en méme temps, une tragédie de la nature, de
I'environnement.

La beauté de la nature a stimulé la priére des moines et des moniales. Saint Ephrem parmi les Péres syriaques, saint
Isaac de Ninive, par le biais de la compassion universelle, saint Pierre Damascene parmi les spirituels byzantins, et
d’autres, ont loué et glorifié le Seigneur en s’émerveillant devant la beauté de la création. lls nous rappellent en méme
temps que ce regard qui découvre la beauté de la nature est celui d’'un coeur déja grandement purifié du péché. C'est la
signification du vocabulaire de I'impassibilité. Regard de I'ascéte et du chrétien purifié par la lumiére de la transfiguration.

Les célébration liturgiques éduquent notre intelligence et notre sensibilité a porter ce méme regard juste, en louant le
Dieu miséricordieux et en implorant sa miséricorde sur nous et sur le monde. Parmi les innombrables inscriptions de
’homme croyant qui faconne dans son espace environnemental I'histoire de son salut, nous avons pu admirer la
méditation, plutét la symphonie visuelle, des monastére de la Moldavie.

4. Deux tables rondes ont donné une facture lus concréte a nos réflexions. La premiére sur les moines et la création
nous a monté par quelques exemples historiques et contemporains comment les moines orthodoxes et latins réussissent
a aménager et a faconner un milieu de prime abord hostile. Nous nous souvenons des monastéres de Solovki, des
moines du cercle polaire (presqu’ile de Kola), des cisterciens, des moines des déserts d’Egypte, de Syrie, de Palestine...

C’est ici qu'il faut rappeler que I'ascése chrétienne est une force positive de libération pour 'homme. Cela nous a été
souvent rappelé, et il y aurait lieu de I'approfondir. Ascése physique, mais aussi asceése mentale, comme nous l'a
rappelé le métropolite Philaréte de Minsk, en faisant allusion a la pollution des pensées et des esprits.

5. La deuxiéme table ronde était consacrée a la responsabilité éthiqgue qui incombe a 'homme gardien de la création.
L'ascése est une ressource classique. Quelle portée doit-elle avoir non seulement dans notre vie personnelle, mais
encore au niveau des Etats, des instances internationales ?

On nous a présenté les réflexions des théologiens orthodoxes contemporains, travail prometteur, qui ne peut étre
poursuivie qu’en synergie avec les savants, comme nous I'a démontré le dr. Antoine Courban, et comme nous le
montrent les initiatives et les colloques présidés par le patriarche de Constantinople.

6. Mentionnons enfin les méditations théologiques si stimulantes de Mgr Antoine de Borispyl et du pére John
Chryssavgis que nous venons d’entendre, avec le regret de ne pas avoir pu entendre la conférence sur le pere Serge
Boulagkov, qui aurait pu nous apporter tant de choses, puisqu'il est un témoin de cette grande rencontre entre la pensée
moderne et la théologie orthodoxe.

2. Pour prolonger la réflexion

Aprées ce bref rappel, permettez-moi de vous proposer quelques réflexions. Elles n'ont d'autre but que de stimuler la
méditation et la recherche ultérieure. Je demande en méme temps votre indulgence pour la forme tres fragmentaire et
inchoative de ces quelques réflexions.

Qu’il me soit permis d’indiquer quelques suggestions pour des approfondissements ultérieurs du théme de ce colloque.

1. Les Saintes Ecritures affirment que la désobéissance du Peuple de Dieu aux commandements provoque sa colére.
Dieu refuse a la terre de faire produire ses fruits (voir Dt 28). Le chatiment de Dieu n'a d’autre but cependant que la
conversion du peuple (voir Am 4,4-12). « La terre deviendra un désert a cause de ses habitants, ce sera le fruit de leur
conduite » (Mi 7,13 ; voir So 1,18). Mais encore, et plus grave , l'injustice qui écrase les pauvres est a l'origine des
catastrophes naturelles (voir Am 8,4-8). En d’'autres mots : la nature est solidaire de 'homme, des pauvres surtout,

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



comme Dieu I'est. Nous avons trouvé un écho de cette conviction dans la commémoration du tremblement de terre a
Constantinople (le 26 octobre). Il y aurait lieu de ne pas oublier le lien intrinséque entre la dégradation de
'environnement et I'absence de justice envers les pauvres. Nous venons d'entendre que c'est la une question
essentielle aujourd’hui.

2. L’humain est le maillon qui lie la création a Dieu, le « laboratoire » de la communion cosmique. Il est le centre d’intérét
du Créateur. Cela devrait nous aider a ne pas glisser vers une quelconque forme d’idolatrie de la nature. La nature sert
le salut et le bien-étre de 'homme ; elle est solidaire de 'homme et elle est en méme temps sacrée, parce qu'elle peut
devenir lieu théophanique a l'instar du Buisson ardent (voir Ex 3) ou de Bethel, ou Jacob a découvert I'échelle qui relie le
ciel et la terre (voir Gn 28). L’homme, illuminé par le Verbe incarné, avec les yeux de la foi, peut lire le livre de la
création. Il peut le lire méme parce qu'il est capable de s’émerveiller devant la nature (cette attitude d’émerveillement est
le début de I'éveil philosophique) comme le font les philosophes et les scientifiques authentiques. Evagre le Pontique
rapporte que saint Antoine le Grand aurait dit & des philosophes paiens qui étaient venus le voir, poussés par la curiosité

: « Mon livre, 6 philosophe, c’est la nature des étres, et il est la quand je veux lire les paroles de Dieu (Traité pratique 92,
SC 171, p. 695).

3. Les Péres ont illustré aussi la transcendance de 'homme en retournant le paradigme de I’homme microcosme de
'univers. Ce n’est pas I’homme qui est une synthése des éléments et du cosmos. C'est plutot le cosmos qui est une
expansion du chef d'ceuvre de Dieu, I'homme (voir Ps 8), parce que le Files est devenue homme et non pas ange. Un
seul texte de saint Grégoire de Nazianze suffira a rappeler cette intuition fondamentale de I'anthropologie chrétienne
(voir aussi Grégoire de Nysse, De la création de I’homme) :

Voulant manifester tout cela, le Verbe Artisan organise aussi un étre vivant composé des deux, je veux dire la nature
visible et la nature invisible : c’est 'Thomme. Il tire le corps de I'homme de la matiere déja créée auparavant, et il prend en
Lui-méme une vie qu’il met dans I’homme, c’est-a-dire une ame spirituelle et une image de Dieu — le récit biblique le sait
—; puis cet homme, un second univers, grand dans le petit, il le place sur terre comme un autre ange, un adorateur
formé d’éléments divers, un contemplateur de la création visible, un initié de la création invisible, un roi de ce qui est sur
la terre, un sujet de ce qui est en haut, un étre terrestre et céleste, éphémeére et immortel, visible et intelligible,
intermédiaire entre la grandeur et la bassesse, a la fois esprit et chair : esprit pour I'action de graces, chair pour I'orgueil,
I'un, afin qu’il demeure a jamais et glorifie son créateur, I'autre, afin qu'il souffre, et qu’en souffrant il se souvienne (de ce
gu’il est) et soit corrigé s’il ambitionne la grandeur, étre vivant dirigé ici-bas (par la Providence) et en marche vers un
autre monde, et, comble du mystére, par son penchant vers Dieu il devient un Dieu. En effet, la lumiére de la vérité,
mesurée ici-bas, me porte a désirer la vision et I'expérience d’une splendeur de Dieu qui soit digne de celui qui m’'a lié (a
la chair), qui m’en déliera, et qui de nouveau me liera de facon plus haute (Discours 38,11).

4. Pourquoi avons-nous a peine parlé au cours de ce colloque de la création invisible de Dieu ? Dieu a créé des étres
visibles et invisibles (pour nous). La liturgie pourtant nous rappelle constamment leur présence parmi nous: « Je te
chante en présence des anges », prie le psaume (Ps 138 [137],1 Lxx). L’iconographie des Eglises byzantines, d’ailleurs,
I'atteste copieusement. D’aprés une interprétation courante des Péres, le Fils est descendu sur terre pour chercher la
centiéme brebis égarée, 'humanité, et la reporter sur ses épaules humaines parmi les quatre-vingt-dix-neuf chceurs des
anges. Nous ne sommes donc qu'un centiéme de la création ! Il est opportun de se rappeler que les anges et les esprits
sont inclus dans I'économie de Dieu, méme s'il est pénible peut-étre pour des théologiens de constater que la création
invisible ressemble a ces vielles cartes de géographie ou il était marqué « terra incognita », pour les territoires inconnus,
gu’on remplissait de quelque animal fabuleux. Lecon de modestie, que nous donnent de leur c6té les scientifiques face
aux mystéres de la nature. Saint Grégoire de Nysse nous le rappelle en commentant le psaume 150 :

Le rapprochement de notre nature avec les anges [s’exprime dans] le passage ou [le psalmiste] dit : « Louez le Seigneur
avec des cymbales retentissantes. » En effet, un tel concours, je veux dire celui du monde angéligue et du monde
humain, quand la nature humaine sera rendue a son lot originel, produira ce doux son de l'action de graces par la
rencontre des uns avec les autres, et, par les uns et les autres comme avec les uns et les autres, célébrera partout un
hymne pour rendre graces a Dieu de son amitié envers '’humanité. C'est ce que montre, en effet, le concours de la
cymbale avec la cymbale : une cymbale est formée par la nature supraterrestre des anges, I'autres cymbale par la
création rationnelle des hommes. Mais le péché a séparé l'une de l'autre. C'est donc lorsque I'amitié de Dieu pour
’homme les rapprochera de nouveau l'une et l'autre, que les deux, de concert 'une avec l'autre, feront retentir cette
louange, ainsi que le dit, lui aussi, le grand ap6tre [...]

Quand toute la création, celle de tous les étres d’en haut et de tous ceux d’en bas, sera accordée en un choeur unique,
et qu’'a la maniére d’'une cymbale, la création intelligible et celle qui, aujourd’hui, s’en trouve séparée et a été divisée par
le péché, produiront grace a I'accord de nos voix le juste son (Sur les titres des Psaumes [Ps 150] 1,1X,28, SC 466, p.
257-263).

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



5. L'ascése, avec ses multiples dimensions, est apparue comme un impératif essentiel dans l'intendance de la création
par 'homme. Ascése personnelle et ascése collective. Nous savons assez bien, méme si nous la pratiquons mal, ce
gu'implique l'ascése personnelle. Nous ignorons presque tout des lois d’'une ascése communautaire au niveau de la
société. Les réponses classiques de l'ascese personnelle et communautaire a échelle réduite sont la modération, se
contenter du nécessaire, ne pas envier le nécessaire dont I'autre a besoin (voir RB 55,22), le partage...

Mais I'échelle de la crise a changé. Elle n’est plus locale ou régionale, mais mondiale et globale. Nous savons désormais
gue les modeéles de développement économique que nous subissons (et favorisons) sont insoutenables. La terre est
ruinée, les richesses sont concentrées, la pauvreté de tant d’hommes et de femmes bafoue leur dignité humaine.

Aujourd’hui, par ailleurs, il y aurait aussi pour les Eglises et les théologiens une invitation & pratiquer I'ascése de I'écoute
des simples et des savants. Les simples d'abord : je voudrais, pour lillustrer, vous raconter une histoire, qu'on m'a
rapportée il y a déja plus de trente ans. Il s’agit d'un linguiste éminent, étudiant les langues des Indiens de I'’Amazonie.
S'y étant rendu, il avait rédigé une grammaire d’'une de ces langues. Un jour gu'il se déplacait d'une tribu vers une autre,
par la forét amazonienne, et gu’il était accompagné par un indigene, celui-ci lui demanda: « As-tu soif? » Il répondit : « Oui.
» Et l'indigéne est monté sur un palmier, a pris une noix de coco et en est redescendu. Quand le chercheur eut fini de
boire la noix de coco, son guide lui demanda: « As-tu encore soif? » Et lui : « Oui. » L'indigéne est remonté sur I'arbre pour
lui offrir une deuxiéme noix de coco. Aprés cette deuxieme noix de coco, il lui demanda: « As-tu encore soif? » Le
linguiste répondit : « Non. », et lui demanda a son tour : « Mais pourquoi ne donnes-tu pas un coup sec, de sorte que les
noix de coco tombent de I'arbre ? » Et I'indigene répondit : « Pour que le suivant, qui passe ici aprés nous, ait quelque
chose a boire ». C’est une grande lecon des « simples » : se contenter du nécessaire.

Prenons un autre exemple pour illustrer I'attention des saint pour la vie quotidienne des hommes. En témoigne cet
apophtegme attribué a saint Macaire I'Egyptien :

Macaire 'Egyptien vint un jour de Scété a la montagne de Nitrie pour la messe de I'abbé Pambo, et les vieillards lui
dirent : « Dis une parole aux freres, Pére. » Il dit : « Moi, je ne suis pas encore devenu moine, mais j'ai vu des moines. Un
jour, en effet, comme je me tenais dans ma cellule a Scété, les pensées me harcelaient, me disant ;: “Va-t-en dans le
désert et observe ce que tu y verras.” Je persistai & lutter contre la pensée cingq ans durant, me disant : Peut étre vient-
elle des démons ? Et comme la pensée demeurait, je m’en allai dans le désert. Je trouvai la une étendue d’'eau, et une
le au milieu : et les bétes du désert venaient s’y abreuver. Au milieu d’'elles japercus deux hommes nus ; et mon corps
frémit, car je crus que c’étaient des esprits. Eux, me voyant frémir, me dirent : “N’aie pas peur, hous aussi, nNous sommes
des hommes.” Et je leur dis : “D’ou étes-vous et comment étes-vous venus dans ce désert ?” lls dirent : “Nous sommes
d’'un monastére de cénobites, et, d'un commun accord, nous sommes venus ici, voila quarante ans ; 'un est Egyptien,
l'autre Lybien.” Puis ils m'interrogérent eux aussi, disant : “Comment va le monde ? Est-ce que I'eau arrive bien en son
temps ? Le monde est-il prospére ?” »

La premiére question aprés quarante ans de solitude ? « Comment va le monde? » ? est déja un indice d’'unecommunion
profonde. « Est-ce que I'eau arrive bien en son temps ? » : pour un Egyptien, la pluie qui descend est vie, promesse de
fécondité de la terre grace au Nil. « Le monde est-il prospére ? » L'apophtegme montre donc une proximité avec le
monde, qui me semble un signe de l'authenticité de I'ascése.

« “Comment va le monde ? Est-ce que I'eau arrive bien en son temps ? Le monde est-il prospére ?” Je leur dis : “Oui "
Puis a mon tour je leur demandai : “Comment puis-je devenir moine ?” lIs me dirent : “Si on ne renonce pas a toutes les
choses du monde, on ne peut devenir moine.” Et je leur dis : “Moi, je suis faible et ne puis faire comme vous.” Et ils me
dirent : “Si tu ne peux faire comme nous, reste dans ta cellule et pleure tes péchés.” Je leur demandai : “Quand vient
I'hiver, n'étes-vous pas gelés ? Et quand vient I'été, n'avez-vous pas le corps brdlé ?“ lls dirent : “Dieu nous a fait cette
existence et nous n'avons pas froid en hiver ni ne souffrons de la chaleur en été.” Voila pourquoi je vous ai dit: Je ne
suis pas encore devenu moine, mais j'ai vu des moines. Pardonnez-moi, fréres. »

Les saints, donc, n'oublient pas la vie quotidienne et les besoins des hommes. Mais I'apport des savants est également
important. La théologie ne répond pas a tout. Elle peut nous offrir une vision juste de 'homme, de Dieu, de la création.
Mais nous avons besoin des hommes et des femmes qui travaillent jour aprés jour a des réponses alternatives et
responsables de la crise écologique. Ayons I'humilité de les écouter. C’est la sans doute une modalité de notre ascése
au XXle siécle.

6. Nous aurions di sans doute, au niveau théologique, préter davantage d'attention a I'ceuvre de I'Esprit saint. Dans
I'entre-deux de la résurrection du Messie et de sa seconde venue, c’est I'Esprit qui achéve et paracheve I'ceuvre de salut
gue le Pére a confié a son Fils. Ce n'est pas un hasard que le grand psaume de la création (Ps 103 LXX) demande son
envoi sur la création et sur le travail des hommes, afin gu'il les renouvelle. L’homme peut-il étre le gardien de la création
sans l'assistance de I'Esprit du Christ, qui n'est pas seulement celui qui illumine, mais aussi dynamis, puissance de Dieu
?

7. Relevons enfin un souhait déja exprimé par le métropolite Jean de Pergame, dés le début du collogue. Le service de
la préservation et de l'assainissement de I'environnement doit devenir une diaconie commune des Eglises. Cette
diaconie est une chance qui peut rapprocher les Eglises en les rapprochant de 'humanité souffrante et de la nature
défigurée par le péché de 'lhomme.

Nous devrions aussi chercher ensemble a trouver ce regard juste dont il a été question a plusieurs reprises sur la
création de Dieu. Nous avons bien fait de chercher une vision théologique authentique, qui inclue la création, une vision

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



iconique et liturgique ; mais nous avons par ailleurs a corriger et & convertir notre relation au monde qui nous environne
en fonction de cette vision juste. Je voudrais rappeler ici une sagesse pratique qui est a la racine des réussites
monastiques. Saint Benoit dit, a propos de I'économe du monastére ou du cellérier, qu'il regardera « tous les objets et
tous les biens du monastere comme s'il s'agissait des vases sacrés de l'autel. Il ne traitera rien avec négligence. » (RB
31,10-11). Tout, de la cuisine au jardin, doit étre traité comme s'il s'agissait des vases contenant le corps et le sang du
Christ.

Nous célébrons aujourd’hui la féte de la naissance de la Mére de Dieu, la Sainte Vierge. Il s'agit de la premiére grande
féte de l'année liturgique byzantine. On pourrait considérer cette féte comme le germe, humble et caché, que Dieu
dépose dans son Peuple élu. Il prépare une terre vierge, d’ou fagonner le nouvel Adam, qui sera aussi son propre Fils.
L'Esprit saint est a I'ceuvre pour édifier la nouvelle arche de l'alliance et le Temple qui sera le corps du Messie
ressuscité. Les grandes merveilles de notre salut, écrivait déja saint Ignace d’Antioche, s'opérent dans les silence. Cette
assurance est notre espérance. La création aussi « garde I'espérance, car elle aussi sera libérée de I'esclavage de la
corruption, pour avoir part a la liberté et a la gloire des enfants de Dieu » (Rm 8,20-21). Espérer le salut de Dieu, espérer
en I’homme, ne serait-ce pas un beau témoignage pour les chrétiens a donner ensemble au monde ?

Avant de laisser la parole pour la cléture des travaux, je voudrais, en votre nom a tous, remercier le prieur, pére Enzo
Bianchi, et toute la communauté de fréres et des sceurs, ainsi que tous ceux et celles qui ont aidé (y compris les
traducteurs et les traductrices) pour I'hospitalité généreuse, discréte et souriante.

Conclusions rédigées au nom du comité scientifique
par MICHEL VAN PARYS

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



