Message de Rowan Williams, Archevéque de
Canterbury

Imprimer
Imprimer

? Rowan Williams, Arcivescovo di Canterbury
Bose, 7 - 10 settembre 2011
XIX Convegno Ecumenico Internazionale
Ancora una volta il monastero di Bose e il comitato scientifico di questo convegno sono venuti incontro elle

esigenze della comunita ecclesiale per sentire

XIX Convegno Ecumenico Internazionale

di spiritualita ortodossa

portato dal can. Jonathan Goodall

E con una certa gioia e trepidazione che mi & stato chiesto di intervenire. Ancora una volta il monastero di Bose e il
comitato scientifico di questo convegno sono venuti incontro elle esigenze della comunita ecclesiale per sentire
direttamente, chiaramente le voci della tradizione ortodossa. Ancora una volta sono qui per presentare a voi tutti la
gratitudine, 'amore e la benedizione dell’'arcivescovo Rowan Williams. Come saluto vorrei leggere un breve estratto di un
documento sulla Parola di Dio nella tradizione anglicana che l'arcivescovo ha preparato come contributo a questo
convegno:

“E stato spesso osservato che la liturgia della chiesa riformata d’Inghilterra pone un accento eccezionale sulla liturgia
pubblica quotidiana. Le indicazioni per il mattutino e per il vespro nei libri di preghiere inglesi, dal 1549 in poi, hanno
rappresentato un chiaro riassunto di tutti gli elementi del settuplice ufficio monastico — salmi, cantici, responsorio, brani
della Scrittura — in due unita coerenti che hanno garantito che i salmi fossero recitati per intero nell’arco di un mese e che
le porzioni essenziali della Bibbia fossero letti quotidianamente in modo che la maggior parte della Scrittura fosse letta in
un certo ordine nell’arco di un anno. In altre parole, fin dall'inizio la Chiesa d’'Inghilterra diede per scontato che I'incontro
con la ‘Parola di Dio scritta’ avesse luogo all'interno del sacrificio di lode quotidiano offerto dalla comunita. L'arcivescovo
Cranmer, difensore del Libro di preghiera inglese, scrisse nel 1549 che ‘nella liturgia inglese elaborata per essere
recitata, non vi € nient'altro che la Parola di Dio eterna’. E la lettura della Scrittura in quel contesto era pensato per
ridestare I'autocoscienza che portasse al pentimento e rendesse degni di accedere al sacramento. In altre parole, lo
scopo di leggere la Scrittura era quello di ricevere la sapienza di Dio: la Scrittura non & un libro che ci offre
semplicemente delle informazioni, ma ci introduce nel pensiero di chi I'ha creata. Nella misura in cui & una testimonianza
e una comunicazione efficace della Parola eterna che & Cristo, la Sapienza di Dio (cf. 1Cor 1,24), essa cerca di
armonizzarci con la sapienza. Il massimo teologo anglicano del periodo immediatamente posteriore la Riforma, Richard
Hooker, riprende la frase della Seconda lettera a Timoteo 3,15 riguardo alla Scrittura che ci rende ‘istruiti per la salvezza’
e la collega alla fine di Giovanni 20: ‘questi fatti sono stati scritti affinché crediate che Gesu ¢ il Cristo, il Figlio di Dio’ (Gv
20,31). La Scrittura ci pone di fronte il cammino verso la vita e le norme attraverso le quali noi possiamo trovarci in
armonia con Dio.

Ora, Hooker possedeva una dottrina molto elevata del semplice effetto di leggere la Bibbia nella liturgia. Rispondendo
ancora una volta ai suoi oppositori, i protestanti estremisti che avevano criticato lui e altri per non dare sufficiente enfasi
alla predicazione, egli insiste che solo la Bibbia comunica vita. Il testo in sé incide in noi cid che € necessario per la vita
eterna, ancor prima che qualsiasi predicatore abbia aperto la bocca; infatti nella chiesa primitiva — dice Hooker — solo la
lettura della Scrittura era chiamata ‘predicazione’. Hooker desidera che la Scrittura si stagli nella sua unicita, nella realta
cui essa appartiene, cioé nella vita di una reale assemblea liturgica, che al contempo ascolta la Scrittura, canta i Salmi e
prega. Attenti — egli dice — a separare la lettura della Bibbia da tutto cid, come fanno alcune chiese europee lodate dai
suoi oppositori: ‘La lettura della Scrittura nella Chiesa — dice — & parte della liturgia della nostra Chiesa, una porzione
particolare della nostra preghiera liturgica a Dio’. Su questa base potremmo dire che la lettura della Bibbia & un aspetto

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/Williams.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/Williams.jpg
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=

dell'offerta di noi stessi a Dio nella preghiera: noi ascoltiamo la Bibbia letta cosi da poter essere aperti alla chiamata di
Dio al pentimento e alla sua promessa di vita eterna.

Alcuni anni dopo, l'arcivescovo Lancelot Andrews fu uno di quelli piu coinvolti nel progetto e nella realizzazione della
nuova traduzione delle Scritture nel 1611 (di cui celebriamo quest’anno il quattrocentesimo anniversario). In un’omelia di
Pentecoste del 1606 egli parla dello Spirito come abitualmente presente nell'insieme della Chiesa e dunque cagione di
unita nella molteplicita, unita che rende possibile alle diverse lingue umane — sia all'interno delle Scritture sia tra i suoi
lettori — di pronunciare la verita univoce, ‘con una sola voce’. Lo Spirito € compreso qui in modo assai comune come cio
che unisce gli elementi della Scrittura cosi come unisce altresi i lettori e rende possibile una vita di discepolato ‘unitaria’.
Se comprendiamo la lettura delle Scritture come qualcosa realizzato sempre nel contesto della Chiesa nel suo insieme
(e non innanzitutto come un esercizio privato o individuale), allora la comprendiamo come un’attivita in cui lo Spirito,
all'interno e attraverso l'intero corpo di Cristo, spalanca gli occhi dell'individuo a chi egli o ella davvero & nelle intenzioni
di Dio. Non possiamo leggere la Bibbia adeguatamente innanzitutto come individui poiché non sappiamo chi o che cosa
siamo come persone uniche se non leggiamo in comunione, se non leggiamo insieme, cosi che le grandi linee condivise
proprie dell’insegnamento cristiano forgi il modo in cui noi vediamo noi stessi e gli altri. In questo modo la Scrittura
diventa uno specchio che ci mostra non cio che siamo come individui isolati, ma cid che possiamo essere nello Spirito e
nel corpo di Cristo.

Il presupposto € che la lettura delle Scrittura nella Chiesa e attraverso la Chiesa riunita per il culto & presupposta quale
inizio di un itinerario di trasformazione; una disciplina di lettura scritturistica che non miri a questo scadra in una visione
profondamente impoverita della Bibbia.

Tale tradizione & sopravvissuta nel mondo anglicano fino ai tempi piu recenti; e non potrei concludere meglio se non
rifacendomi al pensatore anglicano pit grande del secolo scorso, il filosofo e teologo Austin Farrer. ‘Perché leggo I'Antico
Testamento? Perché é l'ereditd spirituale che Cristo ha ricevuto, & cid che ha riempito la sua mente, & il corpo di
insegnamenti che egli ha assunto e ha trasformato. Quindi, ogniqualvolta leggo I'’Antico Testamento mi chiedo: che cosa
significa quando questo & trasformato in Cristo? E ogniqualvolta leggo il Nuovo Testamento mi chiedo: questo come ci
presenta Cristo?’. Dunque, leggiamo e ascoltiamo avendo delle domande nella nostra mente riguardo a connessioni:
guesto brano biblico come pud essere visto trasfigurato nella luce di Cristo? Come ci promette la nostra trasfigurazione
in Cristo? Ma in tutta quest’opera é lo Spirito di comunione che crea le connessioni, all'interno del testo, tra il testo e
I'ascoltatore, tra I'ascoltatore e la Parola di Dio, tra un ascoltatore e I'altro. E nel divino artefice di tali connessioni vi é la
speranza di una giustizia e una sapienza durature, la rettitudine e la sapienza della Parola eterna”.

Che Dio benedica noi tutti!

? Rowan Williams
Arcivescovo di Canterbury

XIX Convegno Ecumenico Internazionale
di spiritualita ortodossa

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=

