Projet et comité scientifique

Imprimer
Imprimer

Gregory Krug, Christ Pantocrator

Bose, 7 - 10 septembre 2011

X1Xe Colloque oecuménique international

de spiritualité orthodoxe

en collaboration avec les Eglises orthodoxes

Les questions qui se présentent touchent en profondeur certaines des grandes interrogations de tout homme:

comment I'Ecriture modeéle-t-elle la vie spirituelle? Comment inspire-t-elle les décisions?

XlIXe Colloque cecuménique international
de spiritualité orthodoxe

Bose, mercredi 7 - samedi 10 septembre 2011
en collaboration avec les Eglises Orthodoxes

LA PAROLE DE DIEU

DANS LA VIE SPIRITUELLE

Dans la tradition de I'Eglise indivise, les Ecritures saintes et la Parole de Dieu qu’elles contiennent ont toujours été la
source vive de la vie spirituelle du croyant, la vie selon I'Esprit. La Parole de Dieu vit dans le baptisé, I'Esprit saint nourrit
et fait grandir en nous cette vie divine. Les Péres, trés tot, ont appliqué a I'Ecriture elle-méme les paroles que I'Evangile
applique au Royaume de Dieu : « La Parole de Dieu — écrit Maxime le Confesseur — est semblable a un grain de séneve,
elle semble bien petite avant d’étre cultivée. Mais quand elle a été cultivée elle embrasse la signification de tous les étres
» (La théologie 11,10). C'est la le principe herméneutique que Grégoire le Grand — vénéré en Orient comme Grégoire le
Dialogue — exprime par la formule Scriptura crescit cum legente : la compréhension de I'Ecriture s’accroit avec la
maturation spirituelle de celui qui la lit et I'interpréte (voir Homélies sur Ezéchiel |, Sources chrétiennes 327, p. 244-245).

Mais la lecture de I'Ecriture, surtout dans la tradition des Eglises d’Orient, est toujours une lecture dans I'Esprit, et dés
lors également dans la communauté des croyants rassemblée par ce méme Esprit, une lecture qui fait l'unité vivante
entre I'accomplissement des commandements, la priere et I'action de grace dans la liturgie. La lectio divina est la
rencontre avec une personne vivante, avec Dieu lui-méme qui parle ; pour cette raison, selon les Péres, elle exige un
certain degré de maturité spirituelle et ne peut pas étre détachée d'une vie d'ascése entierement orientée vers Dieu : «
Quoi que tu fasses, que ce soit selon le témoignage des saintes Ecritures », disait Antoine, le pére des moines (Série
alphabétique, Antoine 3).

Les paroles de I'Ecriture sont « esprit et vie » (Jn 6,63), la connaissance qui découle de I'Ecriture est « enseignement de
I'Esprit » (en didaktois pneumatos), connaissance par révélation (voir Mt 11,25-27) et fruit d’interprétation spirituelle.
L’Ecriture elle-méme renvoie le lecteur & I'Esprit saint comme a son principe herméneutique. « C’est en elle que I'on
comprend I'Esprit », écrit encore Maxime le Confesseur : I'Ecriture est principe de transfiguration, de divinisation (La
théologie 1,97). « Elle est I'huile de I'Esprit saint, qui oint 'ame, la rend douce et humble » (Nicétas Stethatos, Chapitres
physiques 90).

On comprend alors également l'autre grand principe herméneutique des Péres, selon lequel I'Ecriture est « interpréte
d’elle-méme » (Grégoire le Grand), et qui demeure constant dans toute la tradition : « Celui qui cherche le but de I'Ecriture
a pour maitre, comme le dit le grand Basile et saint Jean Chrysostome, I'Ecriture elle-méme » (Pierre Damascéne).
Comme I'écrivait un moine d’Occident, qui s'abreuvait aux source de I'Orient, Guillaume de Saint-Thierry (environ 1075-
1148), « il faut lire les Ecritures avec cet Esprit dans lequel elles furent écrites, et avec le méme Esprit il faut aussi les
comprendre » (Lettre aux fréeres du Mont-Dieu 1,10,31).

Le don de I'Esprit confére aux disciples l'intelligence des paroles de I'Ecriture et de Jésus lui-méme : « Le Consolateur,
I'Esprit Saint que le Pére enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses et vous fera ressouvenir de tout ce que je

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/Krug_pantocrator.jpg
https://www.monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/Krug_pantocrator.jpg
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=

vous ai dit » (Jn 14,26). A l'autre extréme de la tradition, I'évéque russe Michail (Gribanovskij, T 1898), commentant ce
verset du quatriéme Evangile, écrit que « les événements racontés dans les Evangiles sont transmis a I'esprit du lecteur
de maniére vive, c’est-a-dire par I'Esprit saint lui-méme. On comprend ainsi la vive action divine de I'Evangile sur 'ame
des personnes. Dans les récits évangéliques vit la méme force divine de 'Esprit saint qui présida aux événements de la
vie terrestre du Seigneur : en eux parle une puissance créatrice qui nous sauve » (Sur 'Evangile, Léningrad 1991, p.
116).

Le XIXe Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe (Bose 7-10 septembre 2011) désire affronter ce
théme essentiel de l'unité de I'Ecriture sainte et de 'exégése dans I'Esprit, de la Parole de Dieu et de la vie spirituelle,
qui parcourt toute la tradition des Eglises d’Orient, dans des modes et des formes divers par rapport a I'Occident, mais
avec une forte convergence sur la réalité pneumatique de I'Ecriture, comme I'a mis en lumiére également le Concile
Vatican II.

Sans prétendre épuiser toute la richesse de cette tradition, le Collogue entend se concentrer sur trois moment centraux.

Un premier moment sera consacré aux herméneutiques de la Bible élaborées par les Péres de I'Eglise, qui affrontent
des problemes encore trés actuels: le sens des différents genres littéraires ; le rapport entre exégese, pratique et
expérience spirituelle ; le sens ecclésial de I'Ecriture ; la relation vive entre foi et Parole.

Un deuxieme moment se concentrera sur la dimension ecclésiale de la Parole de Dieu. L’Esprit saint, en fécondant les
Ecritures dans le sein de I'Eglise, dévoile le visage du Christ, entraine & sa rencontre et oriente les existences
personnelles et communautaires vers une vie obéissante a la Parole qui émerge du texte écrit. « Par le biais de la Parole
de Dieu, toute la sainte Eglise demeure dans la foi, est confirmée et sauvée grace a I'aide de Celui qui a parlé a travers
les prophétes et les apbtres » (Saint Tichon de Zadonsk, (Euvres |, p. 180). En ce sens, on réfléchira non seulement sur
la tradition du passé, mais aussi sur I'aujourd’hui des différentes Eglises, pour permettre une approche correcte de la
question de savoir comment les Eglises d’Orient ont depuis toujours conservé et vécu de maniére multiforme la sainte
Ecriture dans leurs traditions spirituelles et dans la vie méme du peuple de Dieu: de la célébration liturgique a
'importance de la Bible pour la théologie orthodoxe, du rapport entre exégese historico-critique et lecture ecclésiale de la
Bible a celui entre exégese et vie spirituelle.

L’Ecriture elle-méme est polyphonique : une tradition multiforme découle de la pluralit¢é méme du texte biblique. La
traduction de I'Evangile marque la naissance d’un Eglise, d’une tradition spirituelle et d’'une herméneutique particuliére.
Souvent le renouvellement biblique d’une Eglise coincide avec un renouvellement spirituel. Le troisiéme moment
explorera ainsi la réalité de la présence de I'Ecriture dans les différentes Eglises, et en particulier dans I'expérience des
moines chrétiens. Les questions qui se présentent touchent en profondeur certaines des grandes interrogations ouvertes
aujourd’hui encore pour tout homme : comment I'Ecriture modéle-t-elle la vie spirituelle ? Comment inspire-t-elle les
décisions (personnelles et communautaires) ? Comment 'Ecriture interroge-t-elle la vie ? Comment la vie interroge-t-elle
I'Ecriture ?

COMITE SCIENTIFIQUE:

Enzo Bianchi (Bose), Lino Breda (Bose), Sabino Chiala (Bose), Hervé Legrand (Parigi), Adalberto Mainardi (Bose)
, Antonio Rigo (Venezia), Roberto Salizzoni (Torino), Michel Van Parys (Chevetogne)

INFORMATIONS

LA PAROLE DE DIEU

DANS LA VIE SPIRITUELLE

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=3814&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=view&id=3814&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=
https://www.monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=

