Lectio Divina: Lecture méditée de la Parole de
Dieu

Imprimer
Imprimer

Grenoble, Cathédrale Notre-Dame de Grenoble
15 mars 2015

Dans notre vie, et en particulier dans la priére, Dieu nous invite chacun a la rencontre et a la relation avec lui. Cela est
vrai en particulier pour vous qui exercez le ministéere presbytéral au nom du Seigneur. Mais comment entrer
concrétement dans cette relation ? Comment entendre la parole qui nous est adressée, pour cheminer jour aprés jour
avec Celui qui veut pour nous le bonheur et nous a appelés a son service devant les hommes ? Avant tout en nous
mettant en condition d’écoute. Or pour écouter la Parole, il nous faut en premier lieu lire I'Ecriture : car c’est I'Ecriture qui
contient la Parole que Dieu veut chaque jour nous adresser pour nous faire cheminer a la suite de son Fils, dans la
puissance de son Saint-Esprit. Et c’est a cela que cherche a nous introduire la méthode ancienne mais toujours actuelle
de la lectio divina. Elle consiste en un itinéraire, a reprendre toujours, pour centrer notre attention sur le Seigneur qui
nous parle a travers la Bible. Et c’est en pratiquant la lectio divina avec assiduité qu’on en fait I'expérience : combien ce
temps de ressourcement quotidien est important pour notre vie de foi, et méme pour notre ministére !

Ecouter Dieu qui nous parle

Tout d’abord, il m’importe de le dire : que personne ne s’étonne et ne se désespére si la distraction le surprend quand il
trouve finalement un moment dans la journée pour se recueillir et prier. Mille choses, peut-étre méme bonnes en soi,
nous distraient de I'attention pour le Seigneur et nous semblent plus importantes que ce peu de temps que nous
voudrions consacrer a I'écouter et a lui parler en face-a-face, « comme un ami le fait avec son ami ». C’est la tentation la
plus quotidienne, peut-étre aussi la plus dangereuse, parce qu’elle semble ne concerner qu’un aspect marginal de la vie
chrétienne : au fond, dirons-nous, si je ne prie pas maintenant, je peux toujours prier a un autre moment, je pourrai me
concentrer sur la Parole de Dieu quand je serai plus tranquille, aprés avoir résolu tel probléeme urgent... C'est une
tentation ancienne, que tout croyant connait t6t ou tard.

Pour y faire face, je veux donc vous conseiller une pratique tout aussi ancienne, une maniére de chercher le dialogue
avec Dieu a travers sa Parole : la lectio divina. Il s’agit d’'une fagon de lire I'Ecriture sainte qui, se produisant dans la foi,
dans la priére, dans I'ouverture a I'Esprit saint, devient écoute de la Parole de Dieu qui, au travers de la page biblique,
s’'adresse personnellement & nous. Cette « méthode » de lecture priante de I'Ecriture se fait & la lumiére du Saint-Esprit,
car seul I'Esprit qui a inspiré les auteurs bibliques peut ressusciter la page écrite il y a si longtemps pour en faire une
Parole vivante aujourd’hui. La lectio divina vise & interpréter I'Ecriture a travers I'Ecriture elle-méme, a faire émerger du
texte écrit une Parole vivante. Elle nous conduira a la priere, en nous amenant a nous adresser a Dieu avec les mots
mémes qu'il a lui-méme utilisés pour s’adresser a nous.

Drailleurs, il y a quelgues années, le pape lui-méme invitait les fidéles a la pratique de la lectio divina pour renouveler
leur foi et leur priére. Voici ce qu’écrivait alors Jean Paul Il ; « Il n'y a pas de doute que le primat de la sainteté et de la
priere n'est concevable qu'a partir d’'une écoute renouvelée de la Parole de Dieu. Il est nécessaire, en particulier, que
I'écoute de la Parole devienne une rencontre vitale, selon I'antique et toujours actuelle tradition de la lectio divina
permettant de puiser dans le texte bibliqgue la parole vivante qui interpelle, qui oriente, qui faconne l'existence. » (
Novo millennnio ineunte, 39.)

Un chemin en quatre étapes

Les racines de la lectio divina remontent jusqu'a I'’Ancien Testament. Mais I'interprétation de I'Ecriture que faisaient les
Péres de I'Eglise en est également trés proche. Le nom lectio divina nait avec le monachisme occidental. C’est d’ailleurs
un moine du Xlle siécle, Guigues le Chartreux, qui en a balisé I'itinéraire, devenu classique. Pour lui la lectio divina est
une opération en quatre temps, un chemin marqué par quatre étapes: la lecture, la méditation, la priére, la
contemplation. Il écrit : « Ldecture porte la nourriture a la bouche, la méditation la mache et la broie, la priére en acquiert
la saveur et la contemplation est cette saveur elle-méme qui réjouit et refait. » (L'échelle des moines, 1.)

Bien sdr, ce schéma ne fournit pas une recette, mais l'indication d'un itinéraire de liberté qui n'a certes pas a étre
considéré de maniére mécanique. Bien souvent la méditation devient priére et contemplation sans méme que nous nous
en apercevions : dans la pratique, il n'y a pas de frontiere précise ni de déroulement chronologique absolu entre ces
divers éléments. Plus encore que d'une « technique », il s’agit d’'un « art » | On pourrait, en fait, résumer I'ensemble de
démarche en deux moments : une inspiration, qu’est la lecture de la page biblique et la méditation (en un mot : I'écoute,
qui vise a faire émerger en nous ce que le texte dit), et une expiration dans la priére et la contemplation (pour ainsi dire
notre réponse a Celui qui nous a parlé a travers I'Ecriture ; ol émerge davantage le lecteur avec sa vie et son
expérience de foi). Oui, la lectio divina est un mouvement respiratoire, ou ce que lI'on « respire » est la Parole de Dieu, sa

a

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#

volonté.

Mais tréve de discours. Comment « fait-on » concrétement ldectio divina ? Comment devons-nous nous y prendre pour «
prier la Parole » ?

Le lieu et le temps propices

Avant de commencer, il faut trouver d'abord un lieu de solitude et de silence. Car on est appelé a chercher et a
rencontrer Dieu « qui est dans le secret » (Mt 6,6). Pour se disposer a écouter la Parole, on devra s’efforcer de faire taire
les nombreuses paroles et les bruits qui assourdissent notre cceur : il s’agira de prendre distance des innombrables «
présences » qui nous assaillent journellement. Une parole autorisée ne peut naitre que du silence, de I'écoute, de la
capacité de méditer, de penser et de pondérer. Pour s’aider a la lectio divina, on pourra recourir a une icbne, a une
bougie allumée, a une natte sur laquelle on s’agenouillera pour prier. Peut-étre voudra-t-on aménager dans sa maison
un angle dont le cadre pourra soutenir la priére. Il est certainement essentiel d'impliquer le corps dans la rencontre avec
le Seigneur a laquelle on se prédispose : la lectio divina n'est pas purement intellectuelle, elle doit concerner toute notre
personne, tout notre corps.

Il est bon par ailleurs de consacrer a la lectio divina un moment fixe dans la journée, un temps auquel on restera fidéle,
et non des moments perdus, grappillés entre les nombreuses activités. Au-deld de l'indication d’'une durée de temps
déterminée, qui dépendra toujours de la situation du moment et des activités, c'est bien davantage la persévérance,
I'assiduité quotidienne qui donnera a la lectio divina de produire des fruits.

La lectio divina nécessite de notre part une intériorisation, pour que la semence de la Parole puisse tomber en terre et
prendre racine ; elle exige la persévérance, parce qu'une écoute enthousiaste mais incapable de durer dans le temps
reste stérile ; elle requiert la lutte spirituelle, pour retenir la Parole et ne pas la laisser se faire suffoquer par les ronces
des désirs mondains (voir Mc 4,13-20). Tres concretement, la lectio divina permettra a la Parole de Dieu d’exercer une
seigneurie réelle sur notre vie de croyant. Elle pourra ainsi produire un fruit spirituel, véritable et profond.

Invoquer I’'Esprit

Une fois établis le cadre et le moment de la lectio, il faut prendre la Bible et la mettre devant soi. On se préparera a la
lectio divina par un temps de silence — pour faire taire toutes les voix qui résonnent en nous et s’ouvrir a la voix de celui
dont la Parole veut nous atteindre —, mais aussi par la priére. Et avant tout par I'invocation du Saint-Esprit qui peut nous
illuminer et nous donner l'intelligence de la Parole. Avant de commencer la lecture d’'un passage de la Bible, il s’agit donc
de prier le Saint-Esprit, pour qu’il descende sur nous, qu'’il ouvre les oreilles et les yeux de notre coeur (les seuls avec
lesquels on écoute et on voit vraiment bien...) et pour qu’il nous révele le visage de Dieu dans la foi. Invoquons alors
I'Esprit saint avec la certitude d’étre exaucé, parce que Dieu ne refuse jamais son Esprit & ceux qui le supplient avec
humilité et docilité (voir Lc 11,13).

On peut prier comme on en est capable ; comme le Seigneur lI'accorde. Ou, si I'on veut, on peut prier avec ces mots : «
Notre Dieu, Pére de la lumiére, tu as envoyé dans le monde ton Fils, ta Parole faite chair, pour te manifester a nous, les
hommes. Envoie maintenant ton Saint-Esprit sur moi, afin que je puisse entendre ta Parole dans ce passage de I'Ecriture
et rencontrer Jésus Christ dans cette Parole qui vient de toi. Accorde-moi de le connaitre plus intensément ; et qu’en le
connaissant mieux je I'aime davantage, parvenant ainsi, a sa suite, a la béatitude de ton Royaume, béni pour les siécles
des siecles. Amen. »

Ouvrir la Bible et lire

La Bible est devant nous : ce n’est pas un livre parmi tant d'autres, mais c’est celui qui contient la Parole de Dieu ! Oui, la
Bible jouit de ce statut tout particulier dans I'Eglise qui la rend sacrement de la Parole de Dieu : a travers elle, Dieu
aujourd’hui veut nous parler personnellement. Commencons alors a lire le texte biblique retenu ! Soyons obéissants au
texte ; ne le choisissons pas selon 'humeur du moment : prenons le passage prévu par le lectionnaire pour la liturgie
commune, ou bien un livre biblique en le suivant dans sa continuité, jour aprés jour, passage par passage, sans sauter
ici ou la. On lira lentement, sans hate, en cherchant & imprimer dans notre cceur ce que le texte dit. Il ne faut pas hésiter
a relire le passage plusieurs fois, méme quatre ou cinq fois. Car I'essentiel est de tenter de I'écouter de tout notre cceur,
de toute notre intelligence, de tout notre étre. Il s’agit de pénétrer le texte en profondeur !

Lorsqu’on se trouvera devant un récit que I'on connait déja, le risque sera grand de le lire de fagon superficielle, de ne
pas s'arréter sur le texte, et d’en perdre ainsi la richesse insondable. Il pourra alors étre utile d'écrire le texte en le
recopiant ou en le reproduisant de mémoire. Cela obligera a faire un effort de concentration capable souvent de faire
émerger des aspects du texte dont on ne s’était encore jamais apercu : bien des choses nous échappent en effet lors
d'une premiére lecture et nous apparaissent nouvelles quand nous essayons, par exemple, de redire par cceur les
versets que nous venons de lire... Par ailleurs, ceux qui connaissent les langues bibliques — I'hébreu et le grec —
peuvent lire la Bible dans le texte original, en puisant dans cette immense richesse que toute traduction, inévitablement,
estompe ou masque. Mais quoi qu'il en soit, une bonne traduction, voire plusieurs traductions confrontées entre elles,
satisfera sans probléme la nécessité de partir d'une base textuelle solide.

Toutefois, il convient de le reconnaitre, cet acte de lecture, qui est I'acte initial de la lectio divina, n'est pas aisé
aujourd’hui, et on devra probablement s’exercer pour I'affiner. En un temps ou on lit peu, ou on lit surtout vite, pour
emmagasiner le plus grand nombre d'informations possibles dans un minimum de temps, il nous faut apprendre ou
réapprendre a lire, a nous mettre dans un rapport dialectique avec un livre. Et ceci vaut en particulier pour ce texte si
exigeant qu’'est la Bible. Or en s’y exposant, on découvrira peu a peu que lire, c’est apprendre a se connaitre soi-méme

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



comme personne humaine. Comme ['écrivait Paul Ricceur, « nous ne nous comprenons que par le grand détour des
signes d’humanité déposés dans les ceuvres de culture ». Oui, cette réflexion s’applique tout particulierement a ce
monument de culture qu’est la Bible !

Enfin une derniére recommandation en ce qui concerne la lecture : méme si on fait la lectio divina dans sa chambre,
dans la plus parfaite solitude, il peut étre bon de lire le texte a haute voix, de maniére a écouter physiquement ce qu’'on
lit. Ce sont les Péres de I'Eglise du Moyen Age qui insistaient sur I'importance qu’il y a & écouter la « voix » qui émane des
pages bibliques : car I'écoute est déja priere, elle est déja accueil en soi de la Parole et donc de la présence de Celui qui
parle.

Chercher en méditant

L’étape suivante peut étre formulée ainsi : il s’agit de « ruminer », de reméacher les mots dans son cceur et d’appliquer a
soi-méme, & sa propre situation, & ses préoccupations, le message que ce passage de I'Ecriture propose. Il faut réfléchir
sur le texte avec son intelligence, illuminée par la lumiére de Dieu. Il ne s’agit pas de faire du psychologisme ou de
s’abimer dans je ne sais quelle analyse des profondeurs : laissons-nous simplement étonner, attirer par la Parole. C’est
Dieu lui-méme qui nous parle !

La méditation n'a rien & voir avec une introspection ou une auto-analyse psychologisante. Elle est par contre un
approfondissement du sens du texte lu. Dans cette opération peuvent intervenir des instruments de consultation : une
concordance, un dictionnaire biblique, un commentaire patristique, spirituel ou exégétique. Assurément, la lectio divina
ne doit pas étre confondue avec I'étude d’'un texte biblique ; cela dit, celle-ci peut y trouver sa place. Il s’agit en effet de
combler I'écart qui nous éloigne de ces pages écrites il y a longtemps dans des langues et des contextes culturels
extrémement différents des nétres. Prenons au sérieux cette altérité du texte pour ne pas risquer de tomber dans le
subjectivisme et pour éviter de faire dire au texte ce que celui-ci n'a jamais voulu signifier. Oui, I'effort laborieux qu’il
faudra pour pénétrer le monde et le langage dont le texte est tissé nous fera parfois mesurer la distance culturelle qui
nous sépare de l'univers biblique. Mais il n'y a pas a s’effrayer : souvenons-nous qu’au-dela des différences apparentes,
la Bible « parle un langage humain, simplement humain, radicalement humain », comme I'a écrit un grand bibliste du
siécle dernier ! Il s’agira donc de lire le passage du jour avec humanité, pour saisir la dimension profondément humaine
et existentielle présente dans le langage si humain des Ecritures. On découvrira alors que le texte biblique que I'on lit
nous appelle & devenir toujours davantage hommes, comme I'était celui qui a rédigé la page que nous méditons...

Ceux qui refusent I'étude, I'effort de I'apprentissage, préparent, par leur attitude méme, la voie a I'appauvrissement, voire
a la décadence de la personne ou de la communauté. C’est une question d’'obéissance a la Parole, de hon-manipulation
de la Parole. Mais quels que soient les instruments que I'on mettra en ceuvre pour mieux comprendre le texte biblique,
ce seront toujours nos efforts personnels qui se révéleront les plus féconds. Laissons deés lors nos facultés intellectuelles
se plier devant la volonté de Dieu, devant son message.

N’oublions pas que la Bible est un livre unique et qu'il nous appartient donc d'interpréter I'Ecriture par I'Ecriture :
cherchons les références ou les résonances que le passage que nous méditons appellent ailleurs dans la Bible.
Cherchons toujours le Christ mort et ressuscité, qui est au centre de chaque page et de toute la Bible. La loi, les
prophétes, les ap6tres parlent toujours de lui. Nous aussi, regardons le Christ, reflétons le Christ en nous ; ne nous
attardons pas trop a nous-mémes : car c’est Lui qui nous transfigure !

En un mot, dans la méditation, on tendra de faire émerger la « pointe » du texte, son message central, ou a tout le moins
son aspect marquant. Lorsque cela se produira, alors pourra se réaliser cette rencontre qu’'a décrite avec finesse
I'exégeéte luthérien Bengel, au XVllle siécle : « Applique-toi tout entier au texte, et applique tout le contenu a toi-méme ».
Ainsi commence le dialogue entre la personne et le texte, I'interaction entre la vie du lecteur et le message du texte.

Prier le Seigneur qui nous a parlé

A ce stade, essayons de parler & notre tour & Dieu, répondons aux appels, aux inspirations, aux suggestions qui nous
sont parvenus a travers ce texte. Prions avec franchise, avec confiance, sans crainte mais sans céder a la tentation du
bavardage spirituel. C’'est le moment de la louange, de la reconnaissance, de l'intercession ou de la repentance...
Détachons notre regard de nous-mémes, et tentons de placer nos pas dans les traces de ceux de Jésus : suivre le
Christ, ce n'est rien d’autre que cela ! Nous sommes appelés a maintenir libres nos capacités créatives, notre sensibilité,
et méme notre émotivité : laissons-les se mettre au service de la Parole, dans une obéissance amoureuse.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Le mouvement de dialogue qui s’'instaure entre le texte et nous devient un échange priant ou le croyant que nous
sommes s’adresse a Dieu en lui disant « tu ». C'est évident : pour cette étape, je n'ai pas d'indication précise a donner, si
ce n'est I'exhortation a se rendre docile & I'Esprit et & la Parole écoutée. C’est cette Parole en effet qui fagonne la priére
en l'orientant vers l'intercession, vers I'action de grace, vers la supplication ou I'invocation... Il peut arriver que la priére
s'exprime simplement par un silence d'adoration, ou qu’elle se manifeste comme le don joyeux des larmes de
componction. Mais il m’est nécessaire de faire aussi I'avertissement que la lectio divina reste parfois dans l'aridité du
désert : il se peut que le texte résiste a nos efforts de compréhension, que la Parole reste muette ; alors notre priére ne
jaillit pas davantage. Dans toute relation authentique, ces moments existent ; et la relation avec le Seigneur n’en est pas
exempte. Le Seigneur nous appelle a sortir dans la solitude du désert pour le rencontrer, et parfois le désert, loin d'étre
lieu de rencontre, devient espace aride et épuisant. Pourtant, méme alors, il faut persévérer, tenir, offrir son corps sans
voix dans une priere muette. Le Seigneur discerne méme le désir de la priére, qui, comme tel, est déja une priére.
Résistons donc : c’est a ce prix qu'il nous sera donné de rencontrer Dieu dans la priére personnelle !

Contempler Dieu !

Au terme de ce moment quotidien de priére personnelle a travers la lectio divina, il faut s’efforcer de conserver dans son
cceur le message recu, comme un amoureux n'oublie pas les mots que lui a adressés la personne qu’il aime ! Si I'on
veut, on peut retenir quelques paroles significatives, une phrase du texte du jour, pour se les redire tout au long de la
journée.

Souvenons-nous que « contempler » ne veut pas dire avoir d’étranges visions d’anges, mais regarder le monde, chaque
personne et toute chose, avec les yeux mémes de Dieu, avec ce regard d’amour qui donne et renouvelle constamment
la vie a chaque créature. La contemplation, dernier « degré » de cette échelle idéale que constitue ldectio divina, nous
fera nous sentir visités par la Présence de Dieu et nous donnera de connaitre la « joie indicible » (1P 1,8) de cette
inhabitation. Le Seigneur met dans notre cceur une certaine incapacité a continuer a réfléchir et & mediter sur la Parole
de maniere discursive, mais il nous accorde de participer au feu de sa communion et de son amour, au-dela des mots et
du silence méme... Il nous donne un esprit de reconnaissance et de compassion, de discernement et de bienveillance,
de patience et de paix. On pourra alors retourner a ses activités, a son travail, aux taches quotidiennes, en cherchant a
vivre en conformité avec la vie méme de Jésus. Rien de ce que I'on fera ne sera étranger au rapport d’amour qui nous
unit a notre Seigneur.

Si I'on parvient peu a peu a vivre cela, la priere ne sera plus un moment de rupture, difficilement conquis et toujours
distrait par les mille préoccupations de la journée, mais notre vie elle-méme sera entierement irriguée par la priére de la
Parole. Oui, désormais la priére sera pleinement intégrée a notre vie et la Parole méditée animera nos propres paroles et
nos actions.

Encore un mot. N'oublions pas que la lectio divina tend & 'eucharistie : c’est dans la communauté réunie pour le partage
de la Parole et du Corps du Seigneur que I'on fera I'expérience la plus haute de ce que je viens de décrire. Ainsi la priére
personnelle, au long de la semaine, animera notre attente du jour du Seigneur ; de méme que I'assemblée dominicale
alimentera notre fidélité dans la priére personnelle au long des jours. Car ce n'est jamais qu'avec nos fréres et nos
soeurs que nous pourrons devenir nous-mémes « enfants de Dieu » (Jn 1,12).

Conclusion

Pour étre féconde, I'approche de I'Ecriture dans la lectio divina doit se faire dans un climat d’écoute, et cela exige donc
un « cceur qui écoute »lév shomea’: 1 R 3,9) de la part de l'auditeur-lecteur. En effet, ce n'est que dans I'écoute que
peut se produire la rencontre et le dialogue avec le Dieu vivant.

Mais on n’écoute pas la Parole contenue dans I'Ecriture seulement comme un témoignage venu de temps anciens : il
faut une écoute dans l'aujourd’hui, une écoute ou le texte est entendu comme étant adressé directement au lecteur dans
la situation ou il se trouve. Il faut certainement savoir remonter de la lettre a I'esprit du texte a travers la nécessaire
interprétation, mais il est essentiel aussi d’avoir cette attitude de foi par laquelle chacun, a chaque moment historique,
doit se sentir personnellement interpellé par I'Ecriture, jugé, soumis & son primat de facon a se laisser purifier et &
recevoir d’elle le discernement des « signes des temps ».

Chague jour donc, Dieu veut instaurer avec nous l'alliance par sa parole qu'il nous appelle a écouter ; par conséquent il
nous faut chaque jour renouveler notre écoute, comme nous y exhorte le Psalmiste : “Aujourd’hui, puissiez-vous écouter
sa voix ! » (Ps 95,7).

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



