Discours en I'honneur du métropolite Emilianos
Timiadis

Imprimer
Imprimer

L’cecuménisme, le mouvement en faveur de l'unité dse chrétiens, n'est pas qu'une appendice qui s'ajouterait a

I'activité teraditionnelle de I'Eglise

INSTITUT DE THEOLOGIE OECUMENIQUE - BARI
Remise du prix cecuménique San Nicola 2004 au métropolite Emilianos (Timiadis) de Silyvrie

Bari, 17 janvier 2004

Excellences, révérends péeres, sceurs et freres aimés en Christ,

“L’oecuménisme, le mouvement en faveur de l'unité des chrétiens, n'est pas qu’un “appendice” quelconque qui s'ajoute a
I'activité traditionnelle de I'Eglise. Au contraire, il est partie intégrante de sa vie et de son action, et il doit par conséquent
pénétrer tout cet ensemble et étre comme le fruit d’'un arbre qui, sain et luxuriant, grandit jusqu'a ce qu'il atteigne son
plein développement.” Ces mots sont ceux du pape Jean Paul Il, dans I'encyclique Ut unum sint, qui poursuit en ces
termes: “C’est ainsi que le pape Jean XXIII croyait & I'unité de I'Eglise et c’est ainsi qu'il recherchait I'unité de tous les
chrétiens. Parlant des autres chrétiens (...), il constatait: “Ce qui nous unit est beaucoup plus fort que ce qui nous
divise™.”

Voila les paroles qui me viennent a I'esprit au moment de vous présenter le métropolite Emilianos: dans sa vie tout
entiere, en effet, 'eecuménisme n’'a pas été un appendice et pas méme une spécialisation, aussi précieuse qu’elle et
été, mais un élément “organique” de son existence de chrétien, de prétre, d’'évéque, de métropolite. Monseigneur
Emilianos a toujours cherché a “penser selon I'Evangile”, et en particulier selon la priére de Jésus au Pére au terme du
dernier repas avec ses disciples: “Qu’ils soient un afin que le monde croie” (Jn 21,17). L'unité de I'Eglise et la
proclamation de I'Evangile au monde ont toujours été indissolublement liés pour lui, dés les débuts de son ministére
pastoral.

Né a Constantinople en 1916, il a accompli ses études secondaires a Athénes et a obtenu sa licence auprés de I'Ecole
théologique de Chalki (Constantinople) en 1941. C'étaient la les années, je le dis entre parenthéses, durant lesquelles le
nonce du Saint-Siége a Istanbul était I'évéque Angelo Roncalli, et il me plait de penser que quelque chose du climat
d’authentique fraternité chrétienne que le futur pape Jean XXIIl savait susciter partout ou il allait se soit transmis, comme
par symbiose, au jeune Timiadis. Ordonné diacre puis prétre en 1942, il se trouve bien vite, peu apres la fin de la
seconde guerre mondiale, confronté aux problématiques liées a la “diaspora” orthodoxe en Europe occidentale et a la
présence de fideles orthodoxes dans des pays d’autre confession chrétienne. Vicaire de I'Archevéque grec-orthodoxe de
Londres, de 1947 a 1952, le pére Emilianos joint au ministére pastoral le perfectionnement des études théologiques et
patristiques, en obtenant le titre de docteur en théologie de I'Université de Thessalonique et, plus tard, d’Oxford.

Entre temps, le patriarche Athénagoras, son pére spirituel, saisit la profonde sensibilité cecuménique qui I'anime et le
nomme membre de la Délégation officielle du Patriarcat de Constantinople a la premiére assemblée du Conseil
Ecuménique des Eglises en 1948 & Amsterdam: on peut donc dire que dés la naissance du COE, l'aventure de
I'engagement cecuménique du métropolite Emilianos suit pas aprés pas celle de I'institution genevoise.

Mais c’est durant son ministere presbytéral en Belgique et en Hollande (de 1952 a 1959) qu'émerge cette caractéristique
dont je parlais plus haut, cette “maniére de penser cecuménique” si naturelle et si rare. Parmi les taches confiées au pére
Emilianos, il y avait en effet celle, également, de préter assistance spirituelle aux marins orthodoxes embarqués sur les
navires qui mouillaient dans les ports hollandais: bien vite, il se rendit compte que ses préoccupations pastorales étaient
identiques a celles de ses homologues prétres catholiques et pasteurs protestants, dont chacun cherchait & suivre les
marins de sa propre Eglise, alors que ces derniers allaient reprendre leur navigation et leur vie en commun pour de
longues semaines avec des chrétiens d’autres confessions et avec des compagnons qui ne professaient aucune foi.
Constatant la similitude de ces probléemes par-dela les confessions, ainsi que cette séparation artificieuse, le pére
Emilianos sentit avec évidence la nécessité d’'encourager des rencontres régulieres entre “aumoniers des navires”: bien
vite, grace aussi a la grande disponibilité et aux capacités culinaires de sa mére, son logement devint de fait le siege de
la premiéres commission mixte de “pastorale cecuménique de la mer”. Ainsi, 'universitaire préparé pour les dialogues
théologiques interconfessionnels offre le trésor de ses connaissances a de simples hommes de la mer, il se dépouille de
ses certitudes doctrinales abstraites et se penche patiemment pour traduire en “bonne nouvelle” quotidienne le message

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#
https://www.monasterodibose.eu//#

immuable de I'Evangile. Cette sagesse tout simplement chrétienne fait de lui un homme de dialogue et de confiance:
nombreux sont non seulement les simples fidéles orthodoxes mais également les prétres et les pasteurs a recourir a sa
capacité d’écoute et a ses conseils pour ouvrir leur cceur, chercher le réconfort et la consolation et écouter une parole
qui soit un écho fidéle de la Parole de Dieu.

Nommeé évéque titulaire de Meloa, monseigneur Emilianos est envoyé a Genéeve en 1959, pour représenter le Patriarcat
cecuménique auprés du Conseil Ecuménique des Eglises: ce ministére, qu'il a commencé avec Athenagoras ler, se
poursuivra avec le patriarche Dimitrios jusqu’en 1984, durant bien 25 ans. Ces années ont été celles du dialogue patient,
des espoirs ardents, des impasses difficiles, des grandes attentes et des refroidissements douloureux du cheminement
cecuménique; mais monseigneur Emilianos les a toujours vécues avec I'Evangile pour guide et pour mesure de son
existence et de ses actions. Durant ces années, il a pu se faire proche des problémes des Eglises de tout I'oikoumene,
pour en porter le fardeau, mais aussi des labeurs des Eglises pauvres et des tentations des Eglises riches, de la
diminution de la chrétienté et, tout a la fois, de l'incessant renouvellement de I'Evangile de Jésus Christ comme “chemin,
vérité et vie” pour tous les hommes.

Ces espoirs, ces souffrances, ces attentes furent aussi celles des péres conciliaires au cours de Vatican Il, auquel
monseigneur Emilianos, devenu entre temps métropolite de Kalavria, a participé en tant qu'observateur du Patriarcat
CEcuménique. La, son expérience a été celle de centaines d’évéques, de théologiens, de religieux, de simples baptisés
de toute confession, qui, au-dela des divisions historiques, ont godté pour un temps le golt inoubliable, la bonté et la
beauté d™“étre ensemble comme des fréres”. Des amitiés anciennes — comme celle gu’il entretenait avec monseigneur
Willebrands — et nouvelles (un nom, parmi tant d’autres, le pére Michele Pellegrino, archevéque de Turin et, comme
monseigneur Emilianos, savant amoureux de la radiaclité évangélique des péres de I'Eglise) ont enrichi ce sentire cum
ecclesia, cette sensibilité naturellement ecclésiale et cecuménique qui, depuis toujours, habitait le coeur du métropolite
Emilianos.

Les années soixante-dix et quatre-vingt ont ensuite vu le métropolite (qui a recu en 1977 le titre de Silyvria) toujours plus
engagé d'une part dans le dialogue cecuménique officiel et, d’autre part, dans un long ministére d’enseignement, de
prédication et de paternité spirituelle. Enseignant a la Faculté théologique de Boston durant trois ans et a celle de
Joensuu en Finlande, professeur invité dans différentes Facultés de théologie orthodoxes, catholiques et protestantes
d’Europe et d’Amérique, docteur honoris causa de I'Université Holy Cross a Boston, co-président de la Commission
théologique officielle de dialogue orthodoxe-luthérienne pendant des années, le métropolite Emilianos n’a jamais négligé
le contact avec les milieux ecclésiaux plus simples, la ou les hommes et les femmes de tous ages, confessions et
conditions sociales recherchent jour aprés jour comment étre et rester fidéles a 'Evangile.

C’est a I'époque déja évoquée du Concile, cette période de nouveau printemps pour 'Eglise, de “nouvelle pentecote” —
selon I'expression prégnante du pape Jean XXIlI — que remonte le rapport de profonde communion du métropolite
Emilianos avec frere Enzo Bianchi et la communauté de Bose. Cette amitié a commenceé par une visite a Bose en 1968
déja, quand la Communauté en tant que telle n’en était qu’a ses tout premiers pas, et non faciles, et cette relation est
allée en s’approfondissant et en s’affinant, année aprés année, d'une rencontre a l'autre, jusqu'a la décision de
monseigneur Emilianos — décision qui nous a rempli d'étonnement et de joie en raison du don immérité qu’elle constituait
pour nous — de venir vivre dans notre monastére, comme moine parmi les moines, dés le mois d'octobre 1995. En
partageant une bonne partie de I'année la vie commune des freres et des sceurs a Bose, le métropolite Emilianos n’a
cessé de “penser” de maniere ecclésialement catholique, c’est-a-dire “selon le tout”, en harmonie avec cette unité qui est
dans le cceur et dans I'esprit de Dieu et que Dieu attend de ses disciples.

Les fréres et les sceurs de la Communauté, tout comme les nombreux hétes qui viennent a Bose et qui ont I'occasion de
I'écouter, sont toujours plus étonnés par la simplicité et la dynamique évangélique de ce “pére” qui, a plus de quatre-
vingts ans, continue d’'imaginer, de projeter, de stimuler I'Eglise d’aujourd’hui et de demain. Comment transmettre la foi
aux générations futures, comment “redire” le Christ dans un langage compréhensible aujourd’hui, comment aller a
I'essentiel de notre foi dans la liberté évangélique, méme face a des traditions humaines vénérables, comment redonner
un sens chrétien a une société qui semble oublier ses propres racines: c'est de cela qu’est faite la “sollicitude pour toutes
les Eglises” qui bat dans le coeur du métropolite Emilianos. Ecouter ce caeur, en sentir les battements nous fait percevoir
quelque chose de ce que devaient étre les péres de I'Eglise des premiers siécles et, tout a la fois, nous les fait sentir tout
proches, familiers, vivants au milieu de nous, capables encore de faire surgir des trésors insoupgonnés de sagesse
évangélique, si nécessaires de nos jours.

Et puisque nous sommes réunis ici & I'occasion de l'ouverture de l'année académique de [l'Institut de théologie,
permettez-moi de conclure en vous révélant le grand désir que le métropolite Emilianos ne cesse de cultiver: la
naissance d’'une grande Faculté de théologie acecuménique pour I'Europe, qui soit en mesure non seulement de réunir
les meilleurs théologiens du continent, a quelque confession qu'ils appartiennent, mais surtout de raviver la foi des
nouvelles générations chrétiennes, de préparer des hommes et des femmes renouvelés selon I'Evangile, capables d’étre
parmi leurs contemporains cette “unité” en vertu de laquelle le monde pourra croire que Jésus Christ est l'unique
Seigneur de nos vies.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



